
 

 

 

 

 

 

 

 

Πτυχιακή Εργασία 

 

 

 

Θέμα: Walter Benjamin και Hannah Arendt: η βία σε συνθήκες πολιτικής 

νομιμοποίησης και από-νομιμοποίησης-Η περίπτωση της επανάστασης 

 

 

Επιβλέπων Καθηγητής: Γεράσιμος Κουζέλης 

Φοιτήτρια: Ελένη Γκουτζούνη 

Αριθμός Μητρώου: 1342201500041 

Ακαδημαϊκό Έτος: 2018-2019 

 

 

 

 

 

Αθήνα, Σεπτέμβριος 2019 

 

Εθνικό και Καποδιστριακό Πανεπιστήμιο Αθηνών  

 Σχολή Οικονομικών και Πολιτικών Επιστημών 

Τμήμα Πολιτικής Επιστήμης και Δημόσιας Διοίκησης 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Copyright © [Eλένη Γκουτζούνη, 2019] 

Με επιφύλαξη παντός δικαιώματος. All rights reserved. 

Απαγορεύεται η αντιγραφή, αποθήκευση και διανομή τις παρούσας εργασίας, 

εξ’ ολοκλήρου ή τμήματος τις, για εμπορικό σκοπό. Επιτρέπεται η ανατύπωση, 

αποθήκευση και διανομή για σκοπό μη κερδοσκοπικό, εκπαιδευτικής ή 

ερευνητικής φύσης, υπό την προϋπόθεση να αναφέρεται η πηγή προέλευσης 

και να διατηρείται το παρόν μήνυμα. 

Οι απόψεις και θέσεις που περιέχονται σε αυτήν την εργασία εκφράζουν τον 

συγγραφέα και δεν πρέπει να ερμηνευθεί ότι αντιπροσωπεύουν τις επίσημες 

θέσεις του Εθνικού και Καποδιστριακού Πανεπιστημίου Αθηνών. 

 

 



3 
 

 

 

Στην μνήμη του παππού μου, Ευάγγελου Παπαδημητρίου, τον άνθρωπο με τα 

ατσάλινα χέρια και την τρυφερή καρδιά 

 

 

 

 

“Justice is the ethical side of the struggle” 

Walter Benjamin, Notes to a Study on the Category of Justice 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Πίνακας περιεχομένων 

 

 

 

 

Εισαγωγή ........................................................................................................ 5 

Προλεγόμενα για τα βασικά έργα ............................................................... 8 

Κεφάλαιο 1 Η βία σε συνθήκες νομιμοποίησης: η μυθική βία του 

Benjamin και η εργαλειακότητα της βίας της Arendt ............................... 10 

α) η λειτουργία της βίας εντός του νόμου: η μυθική βία ......................... 10 

β) η εργαλειακή (instrumental) λειτουργία της βίας στην Arendt ......... 14 

Κεφάλαιο 2 Η βία σε συνθήκες από-νομιμοποίησης: η περίπτωση της 

επανάστασης μέσα από την θεϊκή βία του Benjamin και την έννοια της 

δύναμης στην Arendt ................................................................................... 18 

Κεφάλαιο 3 Για το νέο που έρχεται ως δυνατότητα: η ρήξη με το 

παρελθόν, η αυθεντία, η σημασία της απόφασης και οι ηθικές 

συνεπαγωγές της ευθύνης ............................................................................ 24 

α) η έννοια της αυθεντίας .......................................................................... 24 

β) το αίτημα μιας νέας αρχής και η σημασία της απόφασης ................... 27 

γ) ευθύνη: η ηθική διάσταση της επανάστασης....................................... 31 

Επίλογος ........................................................................................................ 34 

Βιβλιογραφία ................................................................................................ 36 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

 

 

 

Εισαγωγή 

 

 Στην μελέτη του πολιτικού, κοινωνικού, φιλοσοφικού και ηθικού φαινομένου, 

το ζήτημα της βίας καταλαμβάνει ένα καίριο αν και εν πολλοίς αμφιλεγόμενο χώρο, 

στον βαθμό που αυτή συνδυάζεται με το αίμα, την καταστροφή και τον αφανισμό. 

Στη προσπάθεια προσέγγισής τόσο από εμπειρική σκοπιά μέσα από τις πρακτικές της 

καθημερινής ζωής όσο και θεωρητικά αγγίζοντας το κομμάτι των φιλοσοφικών της 

προεκτάσεων, άλλοι την αποδοκίμασαν και την απέρριψαν συλλήβδην ως αρνητική, 

άλλοι την χαιρέτησαν με ενθουσιασμό σαν καταλύτη πολιτικών αλλαγών και άλλοι 

αρκέστηκαν στο να την προσεγγίσουν ως ένα φαινόμενο σύμφυτο με την πολιτική 

παρουσιάζοντάς την ως αναγκαίο κακό για χάρη της αποφυγής μεγαλύτερων. Στην 

παρούσα όμως εργασία γίνεται προσπάθεια να φωτιστούν όλες αυτές οι διαστάσεις 

του θέματος μέσα από τον τρόπο που το προσεγγίζουν οι Walter Benjamin και 

Hannah Arendt, γνωστοί για τις τοποθετήσεις τους πάνω στο θέμα της βίας κυρίως 

μέσα από τα έργα τους «Για μια κριτική της βίας» και «Περί Βίας» αντιστοίχως. Και 

τα δύο έργα γραμμένα τον 20ο αιώνα, διατρέχονται έντονα από τις συνθήκες, τα 

γεγονότα και τις ανησυχίες της εποχής και των συγγραφέων τους, προσπαθώντας να 

αποκωδικοποιήσουν την πολιτική μέσα από το φαινόμενο της βίας που κυριαρχούσε 

πέρα από κάθε αμφιβολία, μιας και ο 20ος αιώνας αποτελεί την εποχή με τις 

περισσότερες επαναστάσεις αλλά και τους δύο Παγκοσμίους Πολέμους που 

συγκλόνισαν αλλά και χαρακτήρισαν όλη την μεταπολεμική πορεία του κόσμου.  

 Σε αυτό το σημείο θα ήταν χρήσιμο να εκτεθεί το πλαίσιο γύρω από αυτά τα 

κείμενα και η όλη αντιπαράθεση που υπάρχει στην βιβλιογραφία, συνθέτοντας την 

ιστορία των δύο κειμένων. Ξεκινώντας από το χρονικά προγενέστερο, το κείμενο του 

Benjamin, γραμμένο το 1921, ήταν και παραμένει ένα ιδιαίτερα δύσκολο στην 

προσέγγισή του κείμενο λόγω της πυκνότητάς γι’ αυτό και η πρώτη προσπάθεια να 

εκδοθεί ήταν δύσκολη1. Όπως μαθαίνουμε από την αλληλογραφία του με τον 

Gershom Scholem, ήταν η περίοδος που ο Benjamin είχε καταπιαστεί με την μελέτη 

της πολιτικής η οποία ονομάστηκε Politik. Έτσι, η μελέτη αυτή θα αποτελούνταν από 

τρία μέρη: το πρώτο θα ονομαζόταν «Ο Αληθινός Πολιτικός» (‘Der wahre Politiker’), 

το δεύτερο «Η Αληθινή Πολιτική» (‘Die wahre Politik’) και θα χωριζόταν σε δύο 

μέρη με πρώτο το «Η Αποδόμηση της Βίας» (‘Der Abbau der Gewalt’), στο οποίο θα 

περιλαμβανόταν και το κείμενο που ασχολούμαστε, και δεύτερο το «Τελεολογία 

χωρίς Τελικό Σκοπό» (‘Teleologie ohne Endzweck’), τίτλοι που μαρτυρούν καντιανή 

επιρροή2, και το τρίτο μέρος θα αφορούσε μια φιλοσοφική κριτική του ουτοπικού 

                                                             
1 Βλ. Moran B. and Salzani C., “Introduction : On the Actuality of ‘Critique of Violence’” στο Moran 

Β. and Salzani C. (ed.), Towards the Critique of Violence, Bloomsbury: London, 2015, σελ 2 και 

Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, Routledge: London 

and New York, 2000, σελ. 16 

2 Moran B. and Salzani C., “Introduction : On the Actuality of ‘Critique of Violence’”, ό. π., υποσημ. 3 



6 
 

έργου του Paul Scheerbart «Lesabéndio».3 Παρόλα αυτά, η μελέτη δεν 

ολοκληρώθηκε ποτέ από τον Benjamin και ακόμα και το πρώτο μέρος «Ο Αληθινός 

Πολιτικός» που είχε γραφτεί θεωρείται χαμένο, αν και μαζί με το διασωθέν κείμενο 

που καταπιανόμαστε θεωρείται από τον ίδιο τον Benjamin ως το πολιτικό 

«οπλοστάσιό του»4, εύλογα βέβαια αν αναλογιστεί κανείς το πόσο επηρέασε τόσο τα 

μεταγενέστερα έργα του όσο και την όλη συζήτηση γύρω από την πολιτική της βίας .  

Είναι σημαντικό να αναφερθεί πως εκείνη την περίοδο γνωρίζει και 

συγκρούεται πάνω σε αυτό το θέμα με τον Ernst Bloch, ο οποίος τον έφερε σε επαφή 

και με το έργο του Sorel, μια επιρροή καθοριστική για το μετέπειτα έργο του. Η 

αναφορά σε αυτόν τον στοχαστή αλλά και η επιρροή του από τον Carl Schmitt 

στάθηκαν η αφορμή ώστε το έργο του να παραληφθεί από την βιβλιογραφία και παρά 

το γεγονός ότι ήταν στην καρδία της τρέχουσας συζήτησης της εποχής του γύρω από 

την φιλοσοφία, την ηθική και τον νόμο να αγνοηθεί. Συνεπώς, στο προσκήνιο ήρθε 

ξανά την δεκαετία του ΄60 με την αντιπαράθεση που υπήρχε μεταξύ των Jürgen 

Habermas, Herbert Marcuse και Oskar Negt με αφορμή τις φοιτητικές εξεγέρσεις και 

την εμφάνιση της αριστερής βίας5.  Σε αυτό το debate πολέμιος του Benjamin ήταν ο 

Habermas που αφενός με το κείμενό του «Walter Benjamin-Bewuβtmachende oder 

rettende Kritik», κατέταξε τον Benjamin μεταξύ των συντηρητικών στοχαστών των 

επαναστάσεων λόγω της επιρροής του από τον Σουρεαλισμό και με αφορμή ένα 

ευχαριστήριο γράμμα του τελευταίου προς τον Schmitt για την βοήθεια του έργου του 

«Πολιτική Θεολογία» στην συγγραφή του «Η Καταγωγή του Γερμανικού Δράματος», 

του άσκησε δριμεία κριτική ως θεωρητικό που υποστηρίζει την «αισθητικοποίηση 

της πολιτικής» και την βίαιη αποδόμηση της κανονικότητας6. Αξιοσημείωτο είναι 

επίσης ότι σε όλη την διαμάχη δεν συμμετείχε η Arendt η οποία μάλιστα όχι μόνο 

πραγματεύεται το θέμα των αναταραχών των φοιτητικών κινημάτων, αλλά με 

αφορμή και αυτό γράφει το έργο της «Περί Βίας»7. Μάλιστα, έχει σημασία και για 

όσα θα ειπωθούν παρακάτω ότι μάλλον είχε άγνοια του κειμένου του Benjamin, μια 

και στην πρώτη έκδοση μερικών κειμένων του τελευταίου στα αγγλικά με τον τίτλο 

Illuminations στην οποία συμμετείχε και η Arendt γράφοντας και την εισαγωγή, το 

κείμενο αυτό δεν περιλαμβάνεται8. Όπως και να έχει, το κείμενο του Benjamin 

στιγματίστηκε τόσο από τους σύγχρονους του Habermas  όσο και από τους διαδόχους 

του9, με αποτέλεσμα να έρθει στο προσκήνιο ξανά τις τελευταίες δεκαετίες μέσα από 

την ψύχραιμη αν και κριτική ματιά του Jacques Derrida με το «Ισχύς Νόμου» και τον 

Giorgio Agamben με το «Κατάσταση Εξαίρεσης» και «Homo Sacer» που θα 

μπορούσε να θεωρηθεί ως συνέχεια του ζητήματος για τις καταβολές της «γυμνής 

ζωής» (bloßen Leben) που θέτει ο Benjamin στην προτελευταία παράγραφο του10.  

                                                             
3 Ο. π., σελ. 2 και Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. 

π., υποσημ. 4 
4 Ό. π., σελ. 3 
5 Ό. π. και Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 
16-17 
6 Ό. π., σελ. 3,4 και Ό. π., σελ. 17 
7 Ό. π., σελ. 3 και Ό. π., σελ. 17 
8 Βλ. Moran B. and Salzani C., “Introduction : On the Actuality of ‘Critique of Violence’”, ό. π., 

υποσημ. 12 
9 Ό. π., σελ. 3,4 
10 Ό. π., σελ. 4-6 



7 
 

 Το κείμενο πλέον τυγχάνει ευρείας αποδοχής και με αυτό έχουν καταπιαστεί 

πληθώρα σχολιαστών. Ωστόσο, η παρούσα εργασία δεν θα ασχοληθεί με το κομμάτι 

της αντιπαράθεσης, καθώς σκοπός είναι να αναδειχθεί ο διάλογος των κειμένων των 

δύο στοχαστών που αν και φίλοι παρουσιάζουν κάποιες ομοιότητες αλλά και 

σημαντικές διαφορές στην προσέγγισή τους. Έτσι, ενσκήπτοντας στα δύο αυτά 

κείμενα θα εξετάσουμε τις διαφορές που παρουσιάζουν ως προς τον τρόπο που 

αντιλαμβάνονται την βία, τις διαφορετικές κατηγοριοποιήσεις στις οποίες 

προβαίνουν, αλλά και τις διαφορετικές λειτουργίες και προοπτικές που μπορεί να έχει 

η βία στον χώρο της πολιτικής μιας και οι δύο τους δεν συμμερίζονται την ίδια άποψη 

όχι μόνο για τα είδη και την λειτουργία της βίας, αλλά και κατά πόσο αυτή δικαιούται 

να εμφανίζεται και πώς εμφανίζεται στην πολιτική. Στην συνέχεια θα ασχοληθούμε 

με το κομμάτι της επανάστασης, θέμα με το οποίο καταπιάνεται τόσο ο Benjamin όσο 

και η Arendt στο έργο της «Για την Επανάσταση», το οποίο αποτελεί απαραίτητο 

συμπλήρωμα της σκέψης της καθώς δείχνει εναργέστερα τον ρόλο που παίζει η βία 

στην πολιτική, αλλά διαφωτίζει και την ιδιαίτερη εναλλακτική που προβάλλει μέσω 

μιας μη βίαιης επίλυσης που στηρίζεται στην έννοια της δύναμης (power). Εκεί θα 

δοθεί έμφαση στο πώς ο κάθε ένας οραματίζεται μια θεωρία επανάστασης η οποία θα 

συμβάλει στην έλευση της ελευθερίας, καθώς, ακολουθώντας διαφορετικό δρόμο 

επιδιώκουν τον ίδιο σκοπό ακόμα και αν τον αντιλαμβάνονται με τελείως 

διαφορετικό τρόπο. Τέλος, η εργασία θα κλείσει κάνοντας μια συζήτηση για τις νέες 

προοπτικές που ανοίγονται με τις θεωρίες περί ελευθερίας των δύο τους με αναφορά 

στα ειδικότερα θέματα της αυθεντίας, του τί συνεπάγεται για τον καθένα η έλευση 

της νέας αρχής μετά την επανάσταση και η ηθική της ανάληψης των ευθυνών αυτής 

της πράξης. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 

 

Προλεγόμενα για τα βασικά έργα 

 

Πριν σχολιαστεί οτιδήποτε ειδικό που αφορά τα δύο κείμενα, είναι εξόχως 

βοηθητικό και αναγκαίο να έχουμε κατά νου τι πραγματεύονται ώστε να κρατήσουμε 

κατά το δυνατόν μεγαλύτερη εγγύτητα με αυτά, πράγμα που θα συνδράμει στην 

κατανόηση των επιχειρημάτων και της ανάλυσης παρακάτω. 

Ξεκινώντας από το πρώτο κείμενο, το «Για μια κριτική της βίας» του Walter 

Benjamin, μας μεταφέρει στην Γερμανία του μεσοπολέμου, αλλά και ευρύτερα, στα 

τεκταινόμενα στην Ευρώπη, με αναφορά κυρίως στην νεοσύστατη Δημοκρατία της 

Βαϊμάρης και το ζήτημα γύρω από την νομοθεσία των σύγχρονων κρατών11. Σε αυτό 

το κείμενο λοιπόν, ο μείζων προσανατολισμός του Benjamin είναι να αποσαφηνίσει 

τον τρόπο που λειτουργεί η βία στα πλαίσια της εξουσίας του κράτους ειδικότερα. Γι’ 

αυτό και ο τίτλος του κειμένου εμπεριέχει την γερμανική λέξη Gewalt που έχει διττή 

σημασία, δηλαδή δύναμη και βία, αλλά περιγράφει και την έννοια της εκτελεστικής 

βίας του κράτους, ήτοι την βία που χρησιμοποιεί η εξουσία. Επομένως, πρόκειται για 

έναν καίριας σημασίας όρο που διευκρινίζει το όλο εγχείρημα του Benjamin να 

μιλήσει για το ζήτημα του δικαίου και της εξουσίας. Σε συμπλήρωμα αυτού, ο τίτλος 

περιέχει και μια άλλη, εξίσου κρίσιμης σημασίας λέξη, την Kritik (κριτική), το νόημα 

της οποίας δεν περιορίζεται απλώς σε αυτό που συλλαμβάνουμε πρώτα από την 

ελληνική μετάφραση, αλλά αφορά κυρίως την σημασία της έτσι όπως αυτή 

αποδίδεται από την ετυμολογία την λέξεις, δηλαδή από την καταγωγή της από το 

απαρέμφατο κρίνειν, που σημαίνει «να διαχωρίσει»12. Η επιλογή αυτής της λέξης 

δηλώνει πολλά για το ίδιο το κείμενο. Αφενός το ότι ο Benjamin ακολουθεί την 

καντιανή φιλοσοφική παράδοση με την οποία συνδέεται και η φιλοσοφική-πολιτική 

προσπάθεια του Benjamin να αποκαλύψει την υπερβατολογικές συνθήκες εκδήλωσης 

της βίας∙ αφετέρου το όλο εγχείρημα του Benjamin να κάνει μια ταξινόμηση και 

διχοτόμηση των ειδών βίας προσπαθώντας να τις ξεχωρίσει από τις εκδηλώσεις της 

στην καθημερινή ζωή όπου προβάλλεται με στρεβλό αλλά και απόκρυφο τρόπο13. 

Συνεπώς, η λέξη αυτή ξεκλειδώνει την μεθοδολογία του, δηλαδή μια υπερβατολογική 

κριτική της βίας14. Ο διαχωρισμός είναι που θα προσφέρει το πλαίσιο για να 

αναζητήσει τις ιστορικές και φιλοσοφικές καταβολές της βίας ώστε η μελέτη του 

δικαίου να τον οδηγήσει στην άρνηση του νόμου μέσα από την συνειδητοποίησή 

του15, καθώς ο νόμος και το δίκαιο μεταφέρουν την έννοια μίας εξωτερικής, 

ανώτερης αρχής (arche) με καταγωγή από την μυθολογία η οποία εμπεριέχεται στην 

βία και την εξουσία που ασκεί το κράτος κάνοντάς την εργαλειακή (ως μέσο για 

κάποιο σκοπό) και σφοδρή, ανήθικη. Επομένως, με τον διαχωρισμό των ειδών βίας 

                                                             
11 Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 19 
12 Ό. π., σελ. 18. Βλ. εδώ την υποσημείωση 7 από αναφέρει το απόσπασμα από το Ισχύς Νόμου του 

Derrida από τον οποίο μεταφέρει την σημασία της λέξης κριτική (Kritik) 
13 Ό. π. 
14 Ό. π. 
15 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” στο Moran Β. and 

Salzani C. (ed.), Towards the Critique of Violence, Bloomsbury: London, 2015, σελ. 174 



9 
 

προσπαθεί να αναδείξει την καθαρή, αδιαμεσολάβητη βία που βρίσκεται εκτός του 

νόμου, δηλαδή την βία της επανάστασης, που καταλύει το όλο πλαίσιο του δικαίου 

και του μύθου16 αφήνοντας αυτό που είναι και το ζητούμενο: έναν χώρο πολιτικά 

ελεύθερο από βία και εξουσία που συνόδευαν το νόμο, ώστε να αναδειχθεί η 

δικαιοσύνη, η ύψιστη ηθική αρχή για μια δίκαιη ζωή χωρίς δίκαιο. 

 Το έργο της Arendt «Περί Βίας» αφορά την μεταπολεμική περίοδο και 

γραμμένο το 1968 κινείται γύρω από την αναταραχή στην συζήτηση της όλης εποχής: 

η φόβος ενός πυρηνικού πολέμου μέσα από την ραγδαία τεχνολογική ανάπτυξη που 

απειλεί την ισορροπία δυνάμεων εν μέσω του Ψυχρού Πολέμου, η κατάρρευση των 

παλιών δογμάτων περί πολέμου γύρω από την έννοια της ειρήνης και του 

νικητή/ηττημένου αφού αυτό πλέον θα σήμαινε την ολοκληρωτική καταστροφή και 

των δύο πλευρών, η μίμηση πρακτικών και θεωριών του παρελθόντος στα νέα 

κοινωνικά κινήματα που αναδύονταν με τις φοιτητικές εξεγέρσεις και η εξύμνηση της 

χρήσης βίας για την έλευση μίας νέας εποχής που θα σηματοδοτούσε το τέλος της 

ιστορίας17. Συνεπώς, αντικείμενο μελέτης της Arendt είναι το πως εμφανίζεται και 

εκδηλώνεται η βία μέσα στις σύγχρονες συνθήκες τόσο στο εξωτερικό όσο και στο 

εσωτερικό των κρατών, αλλά και τι συνεπαγωγές έχει για κάθε έναν από αυτούς τους 

τομείς πολιτικής. Έτσι, εφορμόμενη από τις εξελίξεις της εποχής, επιχειρεί να κάνει 

μία πιο ενδελεχή και θεωρητική αποσαφήνιση της έννοιας της βίας, καθώς αυτή 

συγχέεται με πληθώρα εννοιών στην καθημερινή συζήτηση, προκειμένου να 

αναδείξει πλήρως τις διαστάσεις, τα χαρακτηριστικά και τις συνέπειές της σε μια 

περίοδο που η εμπλοκή της στην σφαίρα της πολιτικής, αν και, σύμφωνα με την 

Arendt, η θέση της είναι εκτός της, απειλεί με όλεθρο μέσω της ανάπτυξης μίας 

δυνητικής ισχύος (potential force) 18. Επομένως, προσπαθεί να δείξει την διαφορετική 

τροπή που έχει πάρει το φαινόμενο και κρούει τον κώδωνα σε όσους ακολουθούν τα 

παλιά, ξεπερασμένα δόγματα της θεωρίας καθώς η εξωτερική και εσωτερική 

επέκταση της βίας στην πολιτική19 απειλεί με καταστροφή και ολοκληρωτισμό άνευ 

προηγουμένου. 

  

 

 

 

 

 

 

                                                             
16 Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π. 
17 Ό. π., σελ. 24 
18Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, Oxford University Press: Oxford, 2007, σελ. 15 
19Arendt H., Περί Βίας, [Μτφ. -Εισαγ. Βάνα Νικολαϊδου-Κυριανίδου], Αλεξάνδρεια: Αθήνα, 2000, 

σελ. 73 



10 
 

Κεφάλαιο 1 Η βία σε συνθήκες νομιμοποίησης: η μυθική βία του 

Benjamin και η εργαλειακότητα της βίας της Arendt 

 

 Σε αυτό το κεφάλαιο, θα γίνει μία προσπάθεια αποτύπωσης των βασικών 

διαφορών μεταξύ της Arendt και του Benjamin ως προς τις διαφορετικές 

κατηγοριοποιήσεις της βίας στις οποίες προβαίνουν πράγμα αποκαλυπτικό και για 

την διαφορετική αντίληψη που έχουν τόσο για αυτήν όσο και για τις λειτουργίες της. 

Βασικό άξονα κατεύθυνσης θα αποτελέσει το κείμενο του Benjamin και ο τρόπος που 

αυτό συλλαμβάνει την έννοια της μυθικής βίας, δηλαδή της βίας που βρίσκεται εντός 

του νόμου/δικαίου, μίας και όπως ο ίδιος ο Benjamin είχε προβλέψει, και παρά το 

γεγονός ότι η Arendt δεν είχε υπόψη το κείμενο, η γρήγορη ανάγνωση του κειμένου 

θα προσέφερε στον αναγνώστη μόνο μία ιδέα των βασικών διαχωρισμών των ειδών 

βίας εντός του νόμου/δικαίου, της law-making (νομο-παρασκευαστικής) και law-

preserving (νομο-συντηρητικής) βίας20. Έτσι λοιπόν, η Arendt φαίνεται πως 

συλλαμβάνει σε μεγάλο βαθμό το ρόλο της βίας εντός αυτού του πλαισίου όπως και ο 

Benjamin αλλά με σημαίνουσες διαφορές.  

 

α) η λειτουργία της βίας εντός του νόμου: η μυθική βία 

 

 Πρώτα από όλα, το πλαίσιο λειτουργίας του δικαίου είναι η σχέση μέσων-

σκοπών21, ένα δόγμα με καταβολές ήδη από την αρχαιότητα που συνεχίζεται στην 

φιλοσοφική και νομική συζήτηση ως και τα νεότερα χρόνια. Παρόλο που τόσο το 

φυσικό όσο και το θετικό δίκαιο μοιράζονται αυτό το κοινό δόγμα (ότι δίκαιοι σκοποί 

οδηγούν σε δικαιολογημένα μέσα και δικαιολογημένα μέσα σε δίκαιους σκοπούς 

αντιστοίχως)22, ο Benjamin για τις ανάγκες της μελέτης του αξιοποιεί σε πρώτο 

βαθμό την διάκριση που του προσφέρει το θετικό δίκαιο, καθώς αυτό ασχολείται με 

την βία ως μέσο και επομένως διακρίνει είδη βίας με βάση τον προσανατολισμό της 

δικαιολόγησής της και όχι της εφαρμογής της (δηλαδή λειτουργώντας η βία ως 

στόχος τον οποίο κάνει το φυσικό δίκαιο), μιας και αυτό αποκλείεται εξαρχής από 

τους σκοπούς της μελέτης του23. Η βία ως μέσο τώρα διακρίνεται με βάση το κατά 

πόσο είναι ιστορικά αναγνωρισμένη ή όχι, δηλαδή με βάση της ιστορικές της 

καταβολές, προκειμένου να την χαρακτηρίσουμε ως νόμιμη/δικαιολογημένη ή μη και 

κατ’ επέκταση αυτό προσδιορίζει και διακρίνει τους σκοπούς που υπηρετεί σε 

έννομους αν έχει ιστορικές καταβολές που παρέχουν την δικαιολόγησή της και 

φυσικούς αν δεν έχει ιστορική νομιμοποίηση και δικαιολόγηση24.  Η αρχή σύμφωνα 

                                                             
20 επειδή η χρήση των όρων στα ελληνικά δεν είναι δόκιμη πέρα από κάποιους περιφραστικούς τύπους, 

στο εξής θα διατηρηθεί η αγγλική ορολογία καθώς συμπυκνώνει καλύτερα και το νόημα των όρων 
21 Benjamin W., “Critique of Violence” στο  Bullock M. and Jennings M. (ed.), Selected Writings 
Volume 1,[Μτφ. Harcourt Brace Jovanovich], Harvard University Press: London, 2002, σελ. 236 [για 

τους σκοπούς της εργασίας αξιοποιήθηκε και η ελληνική έκδοση για την απόδοση ορισμένων σημείων, 

οπότε θα παρατίθενται και αυτή: Benjamin W., Για μια Κριτική της Βίας, [Μτφ. Λεωνίδας 

Μαρσιανός], Ελευθεριακή Κουλτούρα: Αθήνα, 2014,  σελ. 5] 
22 Ό. π., σελ. 237 [ελλην. εκδ. 7] 
23 Ό. π.  
24 Ό. π., σελ. 238 [ελλην. εκδ. 8] 



11 
 

με την οποία λειτουργεί κατά κύριο λόγο η ευρωπαϊκή νομοθεσία που ασχολείται ο 

Benjamin είναι ότι ο νόμος/δίκαιο αντιλαμβάνεται ότι υπάρχουν ανθρώπινοι σκοποί 

που για να επιτευχθούν συνοδεύονται από βία, ωστόσο προσπαθεί να περιορίσει 

εκείνους που δεν είναι έννομοι, δηλαδή τους φυσικούς σκοπούς, ακόμα κι αν αυτοί 

ήταν αναγνωρισμένοι κατά την αρχή από το ίδιο το δίκαιο25. Ο λόγος για αυτήν την 

πράξη είναι ότι ο νόμος/δίκαιο διαθέτει το μονοπώλιο της βίας και επομένως, για τους 

σκοπούς της διατήρησης του ίδιου, δεν επιτρέπει την χρήση βίας εκτός των πλαισίων 

που εκείνος οριοθετεί και ελέγχει, γιατί μια τέτοια βία εκτός δικαίου μπορεί να γίνει 

καταστροφική για την ύπαρξή του26. Μια περίπτωση απειλής της βίας απέναντι στον 

νόμο είναι το δικαίωμα της απεργίας, το οποίο ναι μεν είναι αναγνωρισμένο από το 

ίδιο το κράτος για την προστασία των εργαζομένων από την βία των εργοδοτών, αλλά 

όταν αυτό χρησιμοποιηθεί με τρόπο που δεν συνάδει με την οπτική του κράτους, 

δηλαδή για τους σκοπούς της ανατροπής του, τότε το κράτος αντιδρά και αυτό βίαια 

προσπαθώντας να καταστείλει αυτή την προσπάθεια27. Προκειμένου όμως να γίνει 

πιο ξεκάθαρος ο τρόπος και οι διακρίσεις της βίας εντός του δικαίου, ο Benjamin 

χρησιμοποιεί το παράδειγμα της στρατιωτικής βίας. Και εδώ εκδηλώνεται με τρόπο 

αντιφατικό η λειτουργία του νόμου/δικαίου επιτρέποντας την άσκηση βίας για 

φυσικούς σκοπούς που θα μπορούσε να είναι μοιραία για τον ίδιο, αλλά, ακόμα και 

αν πολύ πιο επιθετικά από την απεργία η στρατιωτική βία κατορθώσει να ανατρέψει 

τον υφιστάμενο νόμο/δίκαιο μέσω της άσκησης βίας για φυσικούς σκοπούς, οφείλει 

μετά να εγκαταστήσει ειρήνη, δηλαδή εκχώρηση της δυνατότητας άσκησης βίας για 

φυσικούς σκοπούς στα νομικά υποκείμενα, καθώς με αυτόν τον τρόπο τεκμαίρεται το 

κύρος του νέου εξουσιαστή και επισφραγίζεται η κυριαρχία του, αφού, κατέχοντας το 

μονοπώλιο της βίας, μόνο εκείνος δύναται να εκχωρήσει δικαίωμα χρήσης της28. 

Αυτού του είδους η βία, δηλαδή η άσκηση βίας για την επίτευξη φυσικών σκοπών, 

ονομάζεται law-making (νομο-παρασκευαστική) βία, ακριβώς λόγω της δυνατότητάς 

της να καταλύσει το υπάρχον νόμο/δίκαιο και να εγκαταστήσει νέο. Έτσι, 

τεκμηριώνεται και ο φόβος του κράτους στην παραχώρηση βίας που βρίσκεται εκτός 

του νόμου, δηλαδή βίας που δεν υπηρετεί έννομους σκοπούς που συμβάλλουν στην 

διατήρησή του, καθώς απειλείται με ανατροπή είτε αυτή χρησιμοποιείται από 

εξωτερικές δυνάμεις (στρατιωτική βία), είτε από εσωτερικές δυνάμεις (παθητική 

απεργία) και επιβάλλουν την παραχώρησή της29. Η στρατιωτική όμως βία έχει και μια 

επιπλέον ιδιότητα, η οποία εκδηλώνεται σε συνθήκες γενικής επιστράτευσης καθώς 

επιτρέπει την υπακοή όλων στον νόμο για την επίτευξη έννομων σκοπών. Επομένως, 

εδώ ασκεί την law-preserving (νομο-συντηρητική) βία του ο νόμος30, δηλαδή την βία 

που του επιτρέπει να διατηρήσει τον εαυτό του, καθότι αφενός υπηρετεί έννομους 

σκοπούς, σκοπούς που προβλέπει και δικαιολογεί ο ίδιος ο νόμος, αφετέρου 

χρησιμοποιείται για τον περιορισμό των δικαιωμάτων άσκησης βίας για φυσικούς 

σκοπούς όταν αυτοί ξεφεύγουν από τα όρια. 

                                                             
25 Ό. π. 
26 Ό. π., σελ. 239 [ελλην. εκδ. 9-10] 
27Ό. π., σελ. 239-240 [ελλην. εκδ. 10-12]  
28 Ό. π., σελ. 240-241 [ελλην. εκδ. 13] 
29Ό. π. [ελλην. εκδ ό. π.] 
30 Ό. π., σελ. 241 [ελλην. εκδ. 14] 



12 
 

 Σε αυτό το σημείο, αξίζει να ειπωθεί ότι, παρόλο που, όπως επισημάνθηκε, ο 

νόμος/δίκαιο φαίνεται να έχει μια αντιφατική λειτουργεία, αυτό εξυπηρετεί την 

διατήρησή του μέσα σε ένα συνεχές, με έναν τρόπο σχεδόν ανακυκλωτικό της 

εξουσίας: από την στιγμή της εγκαθίδρυσής του ο νόμος εκχωρεί το δικαίωμα 

άσκησης βίας για φυσικούς σκοπούς ακριβώς για να εδραιωθεί ως κυρίαρχος, ως ο 

έχων το μονοπώλιο της βίας. Στην συνέχεια όμως, όταν αυτή η βία ασκηθεί εναντίον 

του ευρισκόμενη εκτός του, εκείνος ως άμυνα χρησιμοποιεί την law-preserving βία η 

οποία μειώνει το δικαίωμα άσκησης φυσικών σκοπών, άρα και το κύρος του ως 

κυρίαρχος31, οπότε γίνεται και η ανατροπή του. Ωστόσο, καθώς η law-making βία 

χρησιμοποιείται από τον νέο κυρίαρχο για την εγκατάσταση του δικού του 

νόμου/δικαίου, η άσκησή της γίνεται για έννομους σκοπούς, οπότε από εκεί που 

βρισκόταν εκτός δικαίου, τίθεται εντός του για να εγκαταστήσει μια εξουσία που θα 

νομιμοποιηθεί εκχωρώντας εκ νέου το δικαίωμα άσκησης φυσικών σκοπών στα 

υποκείμενα δικαίου που εξουσιάζει.  

 Σύμφωνα με το θετικό δίκαιο, η τάξη που επιβάλλεται από τον νόμο/δίκαιο 

είναι επιβεβλημένη από την μοίρα, η οποία συντηρεί και τα δύο βασικά συστατικά 

του: την law-making και law-preserving βία32. Αυτή η σύνδεση του νόμου με την 

μοίρα του προσδίδει μία ασάφεια και έναν μη ηθικό χαρακτήρα που επιτείνεται από 

το γεγονός ότι η απειλή της φτάνει σε έκταση που κανένας δεν μπορεί να ξεφύγει από 

αυτήν και ο καλύτερος τρόπος για να το ανιχνεύσουμε είναι μέσω της θανατικής 

ποινής, καθώς από την στιγμή που ο νόμος μέσω της κατάργησης της θανατικής 

ποινής ως την ανώτερη μορφή εξουσίας, αφού ασκείται πάνω στην ζωή και τον 

θάνατο, χάνει τις καταβολές του που του προσδίδουν το κύρος της διατήρησής του - 

όπως και στην περίπτωση του κοινοβουλίου που ξεχνά την καταγωγή του από την 

law-making βία που εγκαθιστά νέο νόμο33-, ξεχνά ότι η καταβολή του πηγάζει από 

την μοίρα. Τώρα, η μοίρα ως βία που ασκείται πάνω στην ζωή και στον θάνατο σε 

περίπτωση παραβίασής της δεν επιβάλλει μια τιμωρία με σκοπό την διατήρησή της, 

αλλά με σκοπό να επιβεβαιώσει την κυριαρχία της καθώς αντιλαμβάνεται την 

παραβίαση όχι ως απειλή αλλά ως πρόκληση. Συνεπώς συνοδεύεται μόνο από την 

λειτουργία της law-making βίας και όχι της law-preserving, δηλαδή για την 

συντήρησή της ως τέτοια34. Εκεί λοιπόν είναι που αποκαλύπτεται κάτι το 

προβληματικό και ανήθικο πάνω στην βία που θα εξεταστεί παρακάτω.  

 Η δικαιολόγηση/νομιμοποίηση των μέσων παρέχεται από την βία που 

επιβάλλεται από την μοίρα35  και για να αποκαλυφθεί πλήρως ο χαρακτήρας της θα 

πρέπει να ανατρέξει κανείς στον μύθο από τον οποίο και κατάγεται. Η μυθική βία 

λοιπόν, όπως μας πληροφορεί και ο μύθος της Νιόβης που παραθέτει ο Benjamin, 

παρουσιάζεται ως απλή εκδήλωση των θεών, πράγμα που την καθιστά ως ένα καθαρό 

μέσο, αδιαμεσολάβητο από την σχέση μέσων-σκοπών και έτι περισσότερο από την 

στιγμή που μιλάμε για μια βία με την αρχέγονη μορφή της, που σημαίνει ότι είναι 

εκτός του πλαισίου της νεωτερικότητας και του θετικού δικαίου. Εξαιτίας της 

αλαζονείας της Νιόβης η βία αυτή εκδηλώνεται όχι για να τιμωρήσει και να 

                                                             
31 Ό. π., σελ. 245 [ελλην. εκδ. 21] 
32 Ό. π., σελ. 241 [ελλην. εκδ. 15] 
33 Ό. π., σελ. 244 [ελλην. εκδ. 19] 
34 Ό. π., σελ. 242 [ελλην. εκδ. 16] 
35 Ό. π., σελ. 247 [ελλην. εκδ. 26] 



13 
 

διατηρήσει την κυριαρχία της (law-preserving), αλλά για να επανεπιβεβαιώσει την 

κυριαρχία της απαντώντας στην πρόκληση, όπως ειπώθηκε και προηγουμένως, 

ασκώντας την law-making βία για να επιβάλει ξανά τον νόμο/δίκαιό της36. Τώρα, ο 

τρόπος που η μυθική βία, αν και παρουσιάζεται ως καθαρό μέσο, συνδέεται με τον 

νόμο/δίκαιο είναι ο εξής: από την στιγμή που βρίσκεται εκτός νόμου για τους λόγους 

που αναφέρθηκαν παραπάνω, χρησιμοποιεί την βία για την επίτευξη φυσικών 

σκοπών (law-making) η οποία όμως καθώς είναι εκείνη που χρησιμοποιείται και για 

την επανεπιβεβαίωση της κυριαρχίας της μοίρας, εγκαθιστά ένα δικό της δίκαιο/νόμο, 

γεγονός που την κάνει αυτομάτως να εισέρχεται εντός της σφαίρας του δικαίου37. 

Επιπλέον, λόγω του ότι μιλάμε για βία στην αρχέγονη μορφή της που δεν διέπεται 

από κάποια αρχή, την καθιστά εξόχως βίαιη και γι’ αυτό η λειτουργία της law-

preserving βίας εμφανίζεται στον βαθμό που η μυθική βία δεν είναι καταστροφική, 

αλλά διατηρεί τον ένοχο στην ζωή προκειμένου να είναι «αιώνιος και σιωπηλός 

αγγελιοφόρος» τόσο της ενοχής, όσο και των ορίων μεταξύ θεών και ανθρώπων. 

Επομένως, κανένας δεν θέλει να την παραβιάσει φοβούμενος το «και μη χειρότερα» 

από το οποίο συνοδεύεται με την διαρκή παρουσία του ενόχου για την υπενθύμιση 

των πεπραγμένων της38.  Συνεπώς, όπου εμφανίζεται η εξουσία και ο νόμος/δίκαιο 

συνοδεύεται από την μυθική βία αφού «η εξουσία [είναι] η αρχή [Prinzip] κάθε 

μυθικής θέσπισης νόμων»39.  

 Η τοποθέτηση ορίων που συνοδεύει τον νόμο στα προ-νεωτερικά χρόνια 

συνιστούσαν ένα άγραφο δίκαιο, γεγονός που συνεπάγεται ότι κάποιος θα μπορούσε 

να το παραβιάσει εν αγνοία του οπότε δεν υφίσταται τιμωρία (law-making λειτουργία 

βίας), αλλά ενοχή (retribution) ως τιμωρία από τους μυθικούς θεούς40. Όμως, επειδή 

όλα καθορίζονταν από τον αστάθμητο παράγοντα της τύχης για τα θύματα, δεν 

χαρακτηριζόταν ως πιθανότητα, αλλά μοίρα, εξ’ ου και από πού πηγάζει η ασάφεια 

και αβεβαιότητά της κληρονομημένης και στον σημερινό νόμο/δίκαιο μοίρας που της 

προσδίδει ανήθικο χαρακτήρα μαζί με το γεγονός βέβαια ότι πρόκειται για μια βία 

που λειτουργεί ως μέσο, δηλαδή εντός της σχέσης μέσων-σκοπών που διέπει τον 

νόμο/δίκαιο. Αυτό παρουσιάζεται σήμερα με την αρχή ότι ο νόμος δεν δέχεται άγνοια 

νόμου και αποτυπώνει και την εναγώνια προσπάθεια των αρχαίων ελλήνων να 

θεσπίσουν γραπτό δίκαιο41. Παρόλα αυτά, η ασάφεια εμφανίζεται και σήμερα καθώς, 

από την στιγμή που το δίκαιο έχει καταγωγή από την μοίρα, κατάλοιπά της έχουν 

διατηρηθεί και σήμερα με τρόπο που θα καταδειχθεί σαφέστερα παρακάτω.  

  

 

 

 

                                                             
36 Ό. π., σελ. 248 [ελλην. εκδ 27] 
37 Ό. π. [ελλην. εκδ ό. π.] 
38 Ό. π. [ελλην. εκδ ό. π.] 
39 Ό. π. [ελλην. εκδ ό. π.] 
40 Ό. π., σελ. 249 [ελλην. εκδ 28-29] 
41 Ό. π. [ελλην. εκδ ό. π.] 



14 
 

β) η εργαλειακή (instrumental) λειτουργία της βίας στην Arendt 

 

Ερχόμενοι στο κείμενο της Arendt, βλέπουμε πως με αφορμή τα γεγονότα της 

εποχής της προσπαθεί να διευκρινίσει όρους που χρησιμοποιούνται ως συνώνυμοι 

σχεδόν με την βία γι’ αυτό και έχει δημιουργηθεί μια τεράστια σύγχυση ως προς τον 

τρόπο που εμφανίζεται στην πολιτική42 λόγω και της ευρύτερης απροθυμίας της 

φιλοσοφίας να ασχοληθεί με το ζήτημα αλλά και της λίγο έως πολύ συμφωνίας 

μεταξύ δεξιάς και αριστεράς για το θέμα43. Έτσι, ακολουθεί μία δικιά της ορολογία 

που αξίζει να προσεχθεί προκειμένου να κατανοήσουμε καλύτερα τα επιχειρήματά 

της44 αν και πηγή της διάκρισής της μοιάζει να είναι η καταλυτική επιρροή της από 

τον πολιτικό ρεπουμπλικανισμό45. Οι κύριοι όροι που αντιπαρατίθενται είναι της 

δύναμης και της βίας, δύο έννοιες που παρουσιάζουν αρκετές διαφορές μεταξύ τους 

καθώς τις χρησιμοποιεί ως έννοιες αντίθετες46. Η βία (violence) στην Arendt έχει 

εργαλειακό (instrumental) χαρακτήρα47 καθώς χρησιμοποιείται ως μέσο για την 

επίτευξη σκοπών, μία λειτουργεία που φαίνεται να ταυτίζεται με τον ρόλο της βίας 

εντός του δικαίου από τον Benjamin. Έτσι, για την άσκησή της χρησιμοποιούνται 

εργαλεία προσδίδοντάς της καθαρά υλικό χαρακτήρα από τον οποίο δεν μπορεί να 

ξεφύγει48 αφού πρόκειται για ιδιότητα που αποδίδεται σε πράγματα. Η δύναμη 

(power) από την άλλη είναι μια ιδιότητα που αφορά ανθρώπους και στηρίζεται στην 

ικανότητά τους να δρουν από κοινού, οπότε ούτε μπορεί να χαρακτηριστεί από 

εργαλειακότητα49 ούτε αποδίδεται σε ένα άτομο όπως το κύρος (authority)50, καθώς 

ανήκει σε μία ομάδα51. Ο βασικός λόγος που η Arendt προβαίνει σε αυτή την 

διαφοροποίηση είναι για να ξεκαθαρίσει το τοπίο γύρω από την αναγωγή και των δύο 

στην έννοια της κυριαρχίας, δηλαδή στην σχέση εξουσιαστή-εξουσιαζόμενου, που 

δεν συμμερίζεται52. Γι’ αυτό τον λόγο συγκρούεται με τον κλασσικό ορισμό του Max 

Weber για το κράτος που, έχοντας το μονοπώλιο της βίας, ασκεί την εξουσία του 

πάνω σε ανθρώπους53. Γιατί για εκείνη η ουσία της πολιτικής δεν βρίσκεται στην βία, 

αλλά στην δύναμη, με την βία να χρησιμοποιείται ως η «μάσκα» πίσω από την οποία 

κρύβονται τόσο η δύναμη όσο και το κύρος, διαδραματίζοντας έτσι δευτερεύοντα 

ρόλο54, σαφέστατα σε αντίθεση με όσα υποστηρίζει ο Benjamin παραπάνω αφού το 

                                                             
42Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, ό. π., σελ. 14 
43 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 95 
44 Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, ό. π. 
45 Βλ. Arendt H., Για την Επανάσταση, [Μτφ. Αγγελική Στουπάκη], Αλεξάνδρεια: Αθήνα, 2006, σελ. 

207 
46 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 118 
47 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 107 
48 Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, ό. π., σελ. 24 
49 Arendt H., Η Ανθρώπινη Κατάσταση, [Μτφ. Ροζάνης Σ., Λυκιαρδόπουλος Γ.], Γνώση: Αθήνα, 1986, 
σελ. 274 
50 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 106 
51 Ό. π., σελ. 105 
52 Ό. π., σελ. 104 και Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 208 
53 Ό. π., σελ. 95 
54 Ό. π., σελ. 107-8 και Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, ό. π., σελ. 24 



15 
 

μονοπώλιο της βίας είναι που δίνει κύρος και νομιμοποίηση στην εξουσία, οπότε και 

της έχει ασκηθεί κριτική για το γεγονός ότι η βία δεν μπορεί να διαχωριστεί από την 

εξουσία και την δύναμη55. Η πεποίθησή της αυτή πηγάζει από το γεγονός ότι θεωρεί 

το δόγμα του Weber ως κατάλοιπο της απολυταρχίας που συνόδευσε των άνοδο των 

εθνών-κρατών στην Ευρώπη56 και φαίνεται να το ενστερνίζεται και ο Clausewitz. Με 

αφορμή λοιπόν τις διεθνείς εξελίξεις εξαιτίας των πυρηνικών στην εποχή της, 

επανέρχεται στην θεωρία περί πολέμου του τελευταίου προκειμένου να δείξει αφενός 

την αλλαγή των συνθηκών και την κατάρρευση των παλιών δογμάτων, αφετέρου στο 

ζήτημα της βίας ως φαινόμενο εκτός πολιτικής καθώς συνδέεται με τον πόλεμο. Η 

Arendt υιοθετεί την ιδέα ότι ο χώρος της πολιτικής χαρακτηρίζεται από ποιοτική 

διαφορά57, καθώς αφορά τόσο την ενασχόληση με τα κοινά όσο και την χρήση του 

λόγου, της λογικής και της πειθούς όπως πληροφορούμαστε από τον Αριστοτέλη. 

Συνεπώς, παίρνει την ιδέα από την αρχαιοελληνική πόλις στην οποία η βία βρισκόταν 

μόνο στις εξωτερικές της υποθέσεις όπως και ο πόλεμος, δηλαδή εκτός πολιτικής58. 

Όμως, αυτό την φέρνει για άλλη μια φορά σε αντίθεση με τον Benjamin καθώς 

βγάζοντας την βία εκτός της πολιτικής, όχι μόνο δεν μπορεί να καταλάβει την πλήρη 

λειτουργία της μέσα σε αυτήν, αλλά ξεχνά και ένα σημαντικό χαρακτηριστικό της, 

δηλαδή ότι η βία που ασκείται από το εξωτερικό ενός κράτους μπορεί να οδηγήσει 

στην ανατροπή της εξουσίας του δημιουργώντας μια καινούργια law-making βία.  

 Η πρόοδος της πυρηνικής τεχνολογίας έχει φέρει για την Arendt τον πόλεμο 

σε ένα τέλμα. Αυτό σημαίνει ότι πλέον δεν μιλάμε με όρους νικητή και ηττημένου, 

καθώς ο αγώνας των εξοπλισμών έχει μετατραπεί σε μια κούρσα για την αποτροπή 

του πολέμου, αφού τα μέσα καταστροφής έχουν φτάσει στον βαθμό να απειλούν την 

ζωή όλων ανεξαιρέτως. Επομένως, το δόγμα «ο πόλεμος είναι η συνέχιση της 

πολιτικής με άλλα μέσα» αντικαθίσταται από το «η ειρήνη είναι η συνέχιση της 

πολιτικής με άλλα μέσα»59. Έτσι, ο πόλεμος αποκτά δια-εθνικό/πολυεθνικό 

χαρακτήρα60 και έχοντας διαφορετική γραμματική και λογική από την πολιτική λόγω 

της σύνδεσής του με την βία είναι προφανές ότι δεν επιδιώκει την επικοινωνία. Γιατί 

για την Arendt η βία δεν μπορεί παρά να είναι βουβή, οπότε αίρεται η ποιοτική 

διαφορά άπαξ και εισέλθει στον χώρο της πολιτικής61. Βέβαια, ο πόλεμος δεν 

φαίνεται ότι θα εξαφανιστεί από το προσκήνιο ή τουλάχιστον έως ότου βρεθεί 

κάποιος καλύτερος κριτής για την έκβαση των υποθέσεων στις διεθνείς σχέσεις ή 

αποδεσμεύσουμε την έννοια της ανεξαρτησίας από την κυριαρχία ή βρεθούν πιο 

καταστρεπτικά όπλα από τα πυρηνικά62. Ωστόσο, συνδεόμενη η βία τόσο με την 

επανάσταση καθιστώντας την και αυτή α-πολιτική λόγω βίας όσο και με την έννοια 

της ελευθερίας, αφού αποτελεί το αναγκαίο κακό για την εδραίωσή της, τα παλιά 

                                                             
55 Βλ. Brunkhorst H., “Power and the Rule of Law in Arendt’s Thought” στο Goldoni M. and 

McCorkindale C.(ed.), Hannah Arendt and the Law, Hart Publishing: Oxford, 2012, σελ. 217 
56 Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 25 
57 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 100 
58 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 15 
59 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 71-72 
60 Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, ό. π., σελ. 27 
61 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 15,  Hanssen B., Critique of Violence: Between 

Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 26 και Ό. π., σελ. 30  
62 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 18-19 και Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 67 



16 
 

δόγματα των Lenin και Marx φαίνεται να έρχονται στο προσκήνιο με την εξέγερση 

της Νέας Αριστεράς, των φοιτητών και την από-αποικιοποίηση.  

 Συνεχίζοντας τον σχολιασμό για τις διεθνείς εξελίξεις, η Arendt βλέπει πως ο 

πόλεμος μπορεί να συνεχιστεί και να είναι εφικτός με την προγενέστερη μορφή του 

μόνο εκεί που δεν έχουν επεκταθεί τα πυρηνικά, δηλαδή στους πολέμους 

ανεξαρτησίας των αποικιών63. Η αντίρρησή της σε αυτό δεν έχει να κάνει με το ότι 

δεν κατανοεί το εγχείρημα και τον σκοπό του στην προσπάθειά τους οι 

καταπιεσμένοι των αποικιών να υπερασπιστούν την ταυτότητά τους64 , αλλά με το ότι 

πρώτον ότι οι επαναστάσεις αυτές αποσκοπούν στην εγκαθίδρυση εθνών-κρατών που 

η ίδια τα θεωρεί πηγή του ολοκληρωτισμού και δεύτερον λόγω της πολυσυζητημένης 

εισαγωγής του Sartre65 στο βιβλίο του Fanon «Της Γης οι Κολασμένοι» που φαίνεται 

να εξυμνεί την βία σε αντίθεση με τον ίδιο τον Fanon που παρουσιάζεται πιο 

μετριοπαθής κατανοώντας τα όρια της βίας66. Βέβαια, με τον τελευταίο διαφωνεί 

λόγω της εξύμνησης τόσο της «δημιουργικής τρέλας» όσο και λόγω του ότι βλέπει την 

βία ως έκφραση της ζωής, της δημιουργικότητας και της αλήθειας, δηλαδή σαν ένα 

είδος ψυχολογικής ανάγκης για ανανέωση67, πράγμα που δεν ισχύει λόγω της σιωπής 

της βίας όπως προαναφέρθηκε. Γιατί για την Arendt η μόνη δημιουργική βία που 

μπορεί να υπάρξει είναι εκείνη που δίνεται στον άνθρωπο μέσω της χαράς της 

εργασίας68. Επειδή λοιπόν οι θιασώτες της Νέας Αριστεράς ενστερνίζονται στρεβλώς 

τις ιδέες των Marx, Fanon και Sartre, οδηγούνται στο να φέρουν την βία εντός της 

πολιτικής με σκοπό την επίτευξη του στόχου της επανάστασης και της εξέγερσης 

προδίδοντας στην βία χαρακτήρα δημιουργικό που ωθεί την πρόοδο μέσω της ρήξης 

με το παλιό και της διάνοιξης της ευκαιρίας για την έλευση της αταξικής κοινωνίας. 

Το δόγμα αυτό ωστόσο παρουσιάζεται κενό και μη εφαρμόσιμο ως ξεπερασμένο69, 

καθώς, σύμφωνα με τα χαρακτηριστικά της βίας, από εκείνη δεν μπορεί να γεννηθεί 

δύναμη αφού όχι μόνο είναι εκτός πολιτικής, αλλά πρωτίστως αφορά πράγματα και 

όχι σχέσεις μεταξύ των ανθρώπων, ούτε πράξεις για να μπορέσει να αλλάξει την 

τροπή των καταστάσεων70. Αντιθέτως λοιπόν, η βία φαίνεται πως καταστρέφει την 

δύναμη και με αυτόν τον τρόπο καταλύεται και η εξουσία των κρατών71.  

 Με αφορμή το τελευταίο σχόλιο, για να επανέλθουμε στο ζήτημα της βίας σε 

σχέση με την εξουσία και το δίκαιο, η Arendt πιστεύει ότι όταν τα κράτη απειλούνται 

χρησιμοποιούν ως έσχατη λύση την βία, πληρώνοντας με αυτό τον τρόπο το τίμημα 

της μείωσης της δύναμής τους και της εξουσίας τους, οπότε μπορεί και να οδηγήσει 

στην ανατροπή τους, αναγνωρίζοντας κατά αυτόν τον τρόπο την λειτουργία της law-

making βίας ως υπονομευτικής για το ίδιο το δίκαιο72, αλλά, καθώς περιορίζει την βία 

έξω από την πολιτική και δεν κατανοεί πως η απειλή για την ρήξη είναι τόσο 

                                                             
63 Ό. π., σελ. 68 
64 Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, ό. π., σελ. 22 
65 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 75-76 και βλ. Παράρτημα Ι, σελ. 167 
66 Βλ. ό. π., υποσημ. 19 
67 Fanon F., The Wretched of the Earth, Grove Press: New York, 1963, σελ. 95, 147 
68 Arendt H., Η Ανθρώπινη Κατάσταση, ό. π., σελ. 194-195 
69 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 83 
70 Ό. π., σελ. 93 
71 Ό. π., σελ. 114 
72 Ό. π., σελ. 149 



17 
 

εσωτερική όσο και εξωτερική, δεν μπορεί να καταλάβει πλήρως των κυκλικό, 

ανακυκλωτικό τρόπο που λειτουργεί αυτή μέσα στην εξουσία. Έτσι, δεν μπορεί να 

απαντήσει και στο ερώτημα του πώς μια εξουσία που χρησιμοποιεί βία για να μην 

ανατραπεί αποκτά ξανά νομιμοποίηση αν κατορθώσει να διατηρηθεί αφού, όπως 

ισχυρίζεται, έχει χάσει την δύναμή της. Επιπλέον, ενώ γνωρίζει ότι μία κυβέρνηση 

είναι ευάλωτη όταν πάσχει από λήθη περί των καταβολών της που της προσδίδουν 

κύρος73, δεν το εξετάζει ως μείζον ζήτημα74. Τέλος, επανερχόμενοι στην διαφορά 

μεταξύ βίας και δύναμης, η Arendt επισημαίνει τον αυθαίρετο χαρακτήρα της βίας η 

οποία λόγω της καταστρεπτικής δύναμης των μέσων, όταν εφαρμόζεται για την 

επίτευξη ενός σκοπού έχει απρόβλεπτα αποτελέσματα, καθώς υπερβαίνει τους 

σκοπούς για τους οποίους ασκείται. Επομένως, οι άνθρωποι δεν είναι σε θέση να 

ελέγξουν τα αποτελέσματα των πράξεών τους75, οπότε ο παράγοντας της τύχης, που 

είναι κατάλοιπο της μυθικής βίας όπως ισχυρίζεται ο Benjamin, δηλώνει το ανήθικο 

και μιαρό στοιχείο της μοίρας που την συνοδεύει στην νεωτερικότητα. Ακόμα, σε μία 

επιπλέον προσπάθεια να ξεδιαλύνει τους δύο όρους, θεωρεί πως η δύναμη χρειάζεται 

νομιμοποίηση μέσω της επίκλησης στο παρελθόν ενώ η βία δικαιολόγηση 

προκειμένου να χρησιμοποιηθεί στο μέλλον, αλλά και, ούσα εκτός πολιτικής, να 

μπορέσει να οριοθετηθεί πολιτικά76. Εδώ λοιπόν έρχεται σε διαφωνία με τον 

Benjamin που ισχυρίζεται ότι όταν η βία χρησιμοποιείται ως μέσο χρειάζεται 

νομιμοποίηση/δικαιολόγηση μέσω της αναζήτησης των καταβολών της στην ιστορία 

για να διακριθεί ως μέσο επίτευξης έννομων ή φυσικών σκοπών, αλλά η Arendt, 

διακρίνοντας αυτές τις έννοιες θεωρώντας την βία μη πολιτική, χάνει ένα μέρος της 

αντίληψης της πολιτικής σφαίρας σχετικά με τον τρόπο που η εξουσία χρησιμοποιεί 

την βία εντός του νόμου/δικαίου προκειμένου να ανανεώνεται συνεχώς, δηλαδή δεν 

κατανοεί πλήρως την λειτουργία της μυθικής βίας που είναι η αρχή (principle) της 

εξουσίας. Γι’ αυτό και ο Benjamin δεν διαχωρίζει τον όρο Gewalt  σε δύναμη και βία, 

αλλά το χρησιμοποιεί μαζί για να δείξει την ενότητά τους77. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
73 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 158, 198 
74 Ό. π., σελ. 19 
75 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 66-67 
76 Ό. π., σελ. 113 και Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 24 
77 Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 20 



18 
 

Κεφάλαιο 2 Η βία σε συνθήκες από-νομιμοποίησης: η περίπτωση της 

επανάστασης μέσα από την θεϊκή βία του Benjamin και την έννοια της 

δύναμης στην Arendt 

 

O Benjamin ξεκινά την μελέτη του θέτοντας ευθέως τον σκοπό του. Διακρίνοντας 

το δίκαιο, δηλαδή την σχέση μέσων-σκοπών, από την δικαιοσύνη, διερωτάται αν 

υπάρχει κάποια μορφή βίας η οποία είναι έξω από αυτήν την σχέση, εκτός 

νόμου/δικαίου, ώστε να μας οδηγήσει στην δικαιοσύνη δίχως την ανηθικότητα και 

βιαιότητα του νόμου78. Ψάχνοντας για τη ύπαρξη καθαρών μέσων, τα εντοπίζει 

κυρίως στις σχέσεις μεταξύ ιδιωτών, δηλαδή ως εκδηλώσεις της καθημερινής ζωής. 

Έτσι, παραθέτει τρία παραδείγματα καθαρών μέσων: την γλώσσα, την διπλωματία 

και τις απεργίες, αλλά κάτω από ορισμένες συνθήκες. 

Προηγουμένως μιλήσαμε για την απεργία ως ένα από τα παραδείγματα τα οποία 

μαζί με την στρατιωτική βία συμβάλλουν στην ανακύκλωση της εξουσίας. Όμως, 

επιστρέφοντας σε αυτό το θέμα, επιστρατεύει την θεωρία του Sorel προκειμένου να 

διακρίνει δύο μορφές απεργίας με διαφορετικές ιδιότητες η κάθε μία. Το πρώτο είδος 

είναι η πολιτική γενική απεργία η οποία ταυτίζεται με την παθητική απεργία που 

εξέτασε πριν. Σε αυτήν το κράτος δεν χάνει τίποτα από την ισχύ του, καθώς έχουμε 

απλή μεταφορά εξουσίας ή, με τους μαρξιστικούς όρους, απλή αλλαγή χεριών στα 

μέσα παραγωγής μεταξύ εξουσιαστών79.  Επομένως, έχουμε πάλι την λειτουργία της 

ανακύκλωσης της μυθικής βίας της εξουσίας από την στιγμή που το δικαίωμα στην 

απεργία ασκείται με σκοπό την αλλαγή των εργασιακών συνθηκών, άρα έχει πρόθεση 

μόνο της μεταρρύθμιση του κράτους μέσω της χρήσης του δικαιώματος άσκησης βίας 

για φυσικούς σκοπούς που εντάσσεται πάλι εντός του νόμου γιατί συμβάλλει στην 

εγκαθίδρυση του δικαίου του νέου κυρίαρχου. Συνεπώς, βλέπουμε ότι κάθε είδους 

μέσα που χαρακτηρίζονται νόμιμα ή μη εμπεριέχουν μέσα τους το στοιχείο της 

μυθικής βίας αφού η κατηγοριοποίηση αυτή γίνεται εντός νόμου/δικαίου80.  Αλλά 

αφού κάθε μορφή βίας που δεν εμπίπτει στις κατηγορίες της law-making και law-

preserving χαρακτηρίζεται ως μη νομιμοποιημένη81,  ανατρέχει ακριβώς σε αυτά την 

καθαρή βία που βρίσκεται εκτός δικαίου για να μιλήσει για την ανατρεπτική δύναμη 

της επανάστασης. 

Το δεύτερο είδος απεργίας που εκπληρώνει αυτό το ιδανικό είναι η προλεταριακή 

ή επαναστατική γενική απεργία η οποία απειλεί να φέρει μία καταστροφή άνευ 

προηγουμένου στην κρατική εξουσία με δύο τρόπους: πρώτον με την κατάργηση 

κάθε επιδίωξης για κοινωνική πολιτική, δηλαδή κάθε ιδεολογίας που αποσκοπεί μόνο 

στην μεταρρύθμιση∙ δεύτερον, με την αδιαφορία για κάθε είδους υλικά κέρδη, 

προσδίδοντάς της χαρακτήρα αναρχικό, οπότε το όραμά της δεν είναι η απλή 

τροποποίηση των εργασιακών συνθηκών και σχέσεων αλλά η πλήρης ρήξη με αυτές 

με σκοπό την εκ βάθρων μεταμόρφωση όχι μόνο της εργασίας αλλά και του ίδιου του 

κράτους. Έτσι, δεν έρχεται ως απλό αίτιο και μέσο για μία κατάσταση, αλλά αποτελεί 

                                                             
78Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., 244 [ελλην. εκδ 20] 
79 Ό. π., σελ. 246 [ελλην. εκδ. 23] 
80 Ό. π., σελ. 244 [ελλην. εκδ 20] 
81 Ό. π., σελ. 243 [ελλην. εκδ. 18] 



19 
 

η ίδια την ολοκλήρωση αυτής82, δείχνοντας πώς η βία έχοντας μια καταστροφική 

διάθεση μπορεί να συνοδευτεί από την εκ νέου δημιουργία ως μια βία άλλης μορφής, 

που δεν θα πρέπει να καταδικάζεται συλλήβδην με την μυθική βία83. 

Όσον αφορά στο θέμα του ρόλου των διανοουμένων σε αυτό, προηγουμένως είχε 

μιλήσει για τον καταλυτικής σημασίας ρόλο τους στην αναζήτηση των πηγών και της 

γενεαλογίας της μυθικής βίας προκειμένου να καταδειχθεί πλήρως η λειτουργίας της 

συμβάλλοντας μέσω της μελέτης του δικαίου στην άσκηση κριτικής σε αυτό84, κάτι 

που προσπαθεί να αποτρέψει η αστυνομία ως όργανο τους κράτους85. Τώρα, όμως, 

δεν τους επιφυλάσσει κανέναν ρόλο, αφού το όλο εγχείρημα προσανατολίζεται στην 

ολική ρήξη με το προηγούμενο, με την νεωτερικότητα, και εκείνοι, εμβαπτισμένοι 

μέσα στα συμφραζόμενά της θα καταλήγουν μέσω των σχημάτων και προγραμμάτων 

τους απλώς να ακολουθούν τους νόμους της αλλαγής όπως τους είχε ορίσει ο 

νόμος/δίκαιο86. Επομένως, αυτή η νέα αλλαγή είναι τέκνο της στιγμής της: δεν 

καθορίζεται από τίποτα προηγουμένως αλλά κατασκευάζεται την στιγμή της 

πραγματοποίησής της.  

Και εδώ είναι που υπάρχει κάτι ποιοτικά ανώτερο από τις άλλες μορφές βίας που 

την καθιστά μη βίαιη αν και καταστροφική και για τον λόγο αυτό δεν μπορεί να 

στιγματιστεί ως βίαιη όπως οι άλλες: είναι μία βία που πραγματώνει έναν σκοπό 

χωρίς να χρησιμοποιείται η ίδια ως μέσο, οπότε, «σπάζοντας» τους δεσμούς της με 

τον νόμο/δίκαιο, διατηρεί το προνόμιο της επιτέλεσης δίκαιων σκοπών, η δικαιοσύνη 

των οποίων καθορίζεται από τον θεό87. Ορίζοντας λοιπόν την θεϊκή βία ως αντίθετη 

της μυθικής βίας, συνοδεύονται από αντιτιθέμενα χαρακτηριστικά: η μυθική βία είναι 

νομο-παρασκευαστική (law-making), θέτει όρια μέσα στα πλαίσια του δικαίου, 

συνοδεύεται από ενοχή, συνιστά μια διαρκή απειλή αφού καθοριζόμαστε από το 

αστάθμητο της μοίρας και είναι αιματηρή∙ η θεϊκή βία είναι νομο-καταστρεπτική 

(law-destroying) οπότε καταστρέφει και τα όρια που θέτει ο νόμος από την στιγμή 

που καταστρέφει τον ίδιο, είναι εξιλεωτική (expiates), πλήττει αλλά δεν είναι 

αιματηρή88.  

Για να κατανοήσουμε τον τρόπο που η Arendt αντιλαμβάνεται την βία και 

αναπτύσσει την θεωρία της πάνω σε αυτήν, θα πρέπει να ανατρέξουμε σε ένα άλλο, 

προγενέστερο έργο της, το «Για την Επανάσταση», έργο που θα μας βοηθήσει και 

στην καλύτερη σύλληψη του τρόπου που ερμηνεύει την βία και την δύναμη. Με 

αφετηρία αυτό το τελευταίο, αξίζει να διευκρινιστεί ότι για την Arendt η εξουσία δεν 

επιτελεί σε όλα τα έργα της την ίδια λειτουργία89. Ενώ στο «Περί Βίας» 

επικεντρώθηκε στην εργαλειακότητα (instrumentality), στο «Για την Επανάσταση» 

μιλά για την έννοια της επικοινωνιακής (communicative) εξουσίας. Η επικοινωνιακή 

εξουσία είναι μια πράξη επικοινωνίας αλλά και αντιπαράθεσης, οπότε ενσωματώνει 

                                                             
82 Ό. π., σελ. 246 [ελλην. εκδ. 23] 
83 Ό. π., σελ. 240 [ελλην. εκδ. 14] 
84 Ό. π., σελ. 242 [ελλην. εκδ. 16-17] 
85 Ό. π., σελ. 243 [ελλην. εκδ. 17] 
86 Ό. π., σελ. 246 [ελλην. εκδ. 23-24] 
87 Ό. π., σελ. 247 [ελλην. εκδ. 25-26] 
88 Ό. π., σελ. 249-250 [ελλην. εκδ. 29] 
89 Βλ. Brunkhorst H., “Power and the Rule of Law in Arendt’s Thought”, ο. π., σελ. 216-217 και 

Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 26 



20 
 

μέσα της το στοιχείο της βίας90. Είναι η εξουσία που βλέπει να πηγάζει προ-

επαναστατικά αλλά και κατά την διάρκεια της επανάστασης στην Αμερική, η οποία 

διακρίνεται από την αυθόρμητη συνένωση μεταξύ ίσων ατόμων με σκοπό την 

εγκαθίδρυση μιας νέας μορφής διακυβέρνησης εισάγοντας μια νέα αρχή91. Είναι μία 

εξουσία που η νομιμοποίησή της πηγάζει ακριβώς από την συνένωση των ανθρώπων 

μεταξύ τους χωρίς την ανάγκη επιβολής κάποιας μορφής καταναγκασμού αλλά μόνο 

από τον δεσμό που δημιουργεί ο νόμο (lex) της αμοιβαίας υπόσχεσης92, του 

σεβασμού και της τήρησης, άρα πρόκειται για μια γνήσια εξουσία «από τον λαό για 

τον λαό», που δεν βασίζεται σε καμία αυθεντία παρά μόνο στον ίδιο τον νόμο που 

την εγκαθιδρύει σύμφωνα με της αρχές της ρωμαϊκής παράδοσης93 και έτσι αποτελεί 

μια αυθεντική εκδήλωση της δύναμης όπως την είχε περιγράψει στο «Περί Βίας» η 

οποία πηγάζει από την έννοια της πληθύος στον Kant94 ως συνένωση ανθρώπων 

χωρίς εξουσία, αφού δεν συνοδεύεται από την σχέση κυριαρχίας μεταξύ εξουσιαστή-

εξουσιαζόμενου95. Ο αυθόρμητος χαρακτήρας της την καθιστά μια «έκλαμψη»96 

μέσα στο ιστορικό συνεχές που έρχεται να δώσει στα πράγματα νέα κατεύθυνση. Η 

γνησιότητά της πηγάζει από το γεγονός ότι αποτελεί μια επιτέλεση του κοινώς 

ομολογουμένου, μία επικοινωνία και συναίνεση που μετουσιώθηκε σε πράξη, οπότε 

ενώνει θεωρία και πράξη μαζί, διαρρηγνύοντας την γνωστή διάσταση των τελευταίων  

που συνόδευε την φιλοσοφία από την αρχαιότητα και μετά. 

 Όπως η στιγμή της εμφάνισής της δεν συνοδεύεται από καμία προειδοποίηση, 

έτσι και η διατήρησή της είναι αρκετά ρευστή καθώς δεν έχει κάποια βάση για να 

στηριχθεί. Συνεπώς, αναζητά την μετουσίωση αυτού του επαναστατικού πνεύματος 

σε κάποιον θεσμό προκειμένου να αποκτήσει διάρκεια η υπόστασή του μέσα στο 

πολιτικό σώμα. Αυτό γίνεται με την σύναψη συμβολαίου, που για την Arendt 

αποτελεί και το τελικό στάδιο κάθε ολοκληρωμένης επαναστατικής κατάστασης 

αφού για εκείνη η ελευθερία εγκαθίσταται μόνο μέσω της διαδικασίας της 

θεσμοθέτησής της97. Όμως, η Arendt διακρίνει δύο μορφές συμβολαίων, όπου το ένα 

έχει να κάνει με την εκχώρηση εξουσιών στον κυβερνήτη για τις ανάγκες της 

κοινωνικής συμβίωσης και το άλλο με την σύμπραξη των ανθρώπων στην δημιουργία 

του, καθώς εμπεριέχει την ρωμαϊκή έννοια της societas που σημαίνει συμμαχία98. 

Επομένως, δείχνοντας προτίμηση στο δεύτερο, η Arendt προκρίνει το ομοσπονδιακό 

σύστημα των ΗΠΑ που μετά την επανάσταση κατόρθωσε να θέσει τα θεμέλια του 

νέου πολιτεύματος, αφενός στηριζόμενο στην αρχή του checks n’ balances, όπου δεν 

ανακαλεί μόνο την ανάγκη της κατοχύρωσης των πολιτικών δικαιωμάτων των 

πολιτών για τον έλεγχο της εξουσίας αλλά και τον έλεγχο επί των ίδιων των 

                                                             
90 Ό. π., σελ. 223 
91 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 229, 233, 336, 372 
92 Ό. π., σελ. 254 
93 Ό. π., σελ. 225 
94 Βλ.  Emden C., «Καρλ Σμιτ, Χάννα Άρεντ και τα Όρια του Φιλελευθερισμού» στο Straus. L, Arditi 
B., Emden C., Τα Όρια του Φιλελευθερισμού, [Μτφ. Μερτίκας Γ., Λυκιαρδόπουλος Γ.], Ύψιλον: 

Αθήνα, 2014, σελ. 113 και Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 70, σ.τ.μ. 
95 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 228 
96 Wellmer A., Η Ελευθερία στον Νεωτερικό Κόσμο-Για μια ερμηνευτική του δημοκρατικού πολιτισμού, 

[Μτφ. – Εισαγ. Καβουλάκος Κωνσταντίνος], Αλεξάνδρεια: Αθήνα, 2001, σελ. 172 
97 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 169, 203 
98 Ό. π., σελ. 230-231 



21 
 

δικαιωμάτων προκειμένου αυτά να μην μετατραπούν σε ασυδοσία99, και αφετέρου 

λόγω του ότι ξεπέρασε την θεμελίωση της εξουσίας και του νόμου στην θρησκεία, 

ανάγοντας την πρώτη στον λαό και την δεύτερη στον ίδιο τον καταστατικό νόμο που 

θεμελιώνει το πολίτευμα. Επιπλέον, το ομοσπονδιακό σύστημα διατηρεί ακέραια και 

την έννοια του δεσμού και της συνένωσης που συνιστά το σύνταγμα, καθώς κράτησε 

τις πολιτείες ως σώματα στα οποία διαμοιράζεται η εξουσία σύμφωνα με την αρχή 

του Montesquieu περί της διάκρισης των εξουσιών, διατηρώντας την όσο το δυνατόν 

πιο κοντά στο επίπεδο της άμεσης διακυβέρνησης100. Παρ’ όλα αυτά, η προσπάθεια 

συγκράτησης του επαναστατικού πνεύματος μέσα σε μια συνταγματική εξουσία με το 

σύστημα της αντιπροσωπευτικής δημοκρατίας δεν συνιστά παρά μια έκπτωση από το 

αρχικό εγχείρημα και λόγω του ότι μέσω της αντιπροσώπευσης η εξουσία 

περιορίζεται στους λίγους που συμμετέχουν άμεσα ως αντιπρόσωποι με τον λαό να 

δηλώνει παρών μόνο στις εκλογές και λόγω του ότι από την στιγμή που η ελευθερία 

πηγάζει από την δύναμη μέσω της πράξης της επιτέλεσης101, ο εγκλωβισμός της σε 

έναν στατικό θεσμό την αποναρκώνει, γι’ αυτό και οι σημερινές κοινωνίες 

κατακλύζονται σύμφωνα με την Arendt από την επαναστατική λήθη102. Επομένως, 

στην προσπάθειά του το σχήμα αυτό να διατηρήσει έξω από το πολιτικό πεδίο της 

πολλαπλότητας την βία που το δημιουργεί, καταλήγει σε μία αντίφαση με τον ίδιο τον 

εαυτό του103. 

Μέσα από το σχέδιό της, η Arendt κάνει μια προσπάθεια να προσφέρει μία 

εναλλακτική προκρίνοντας την πολιτικής της μη βίας, αλλά όχι με την έννοια της 

παθητικής αντίστασης, καθώς δεν περιλαμβάνει δράση που είναι και το κύριο 

χαρακτηριστικό για την σφαίρα του πολιτικού για εκείνη104. Επομένως, από την 

στιγμή που η βία τίθεται εκτός πολιτικής και πόλεμος και επανάσταση συνοδεύονται 

από βία, η Arendt αρνείται κάθε μορφή της, ακόμα κι αν αυτή χρησιμοποιείται για 

τον σκοπό της ελευθερίας, αφού βλέπει σε εκείνη μόνο την καταστροφή και όχι την 

δημιουργία διά της καταστροφής105. Εδώ λοιπόν φαίνεται ξεκάθαρα πως η αδυναμία 

της να διαχωρίσει και να αναγνωρίσει τα είδη βίας που υπάρχουν εντός και εκτός του 

νόμου, οδηγείται και σε μια εσφαλμένη αντίληψη της ελευθερίας ως συνυφασμένης 

με αυτόν, αφού επιζητεί την κατοχύρωση των πολιτικών δικαιωμάτων για να 

υφίσταται η ιδιότητα κάποιου ως συμμέτοχου στην πολιτική αλλά και την ύπαρξη 

συντάγματος. Έτσι, πιστεύοντας ότι μέσω του συμβολαίου εξασφαλίζεται η αποβολή 

της βίας, το υιοθετεί ως βασικό εναλλακτικό σχήμα. Όμως ο Benjamin έρχεται για 

μια ακόμα φορά να την διαψεύσει. Γιατί ακριβώς αυτή είναι η ψευδαίσθηση που 

έχουν οι θιασώτες των συμβολαιακών θεωριών που δεν κατανοούν ότι τα κατάλοιπα 

της μυθικής βίας μεταφέρονται μέσα από την διαδικασία της συναίνεσης, καθότι από 

την μία δίνει σε κάθε άτομο την δυνατότητα προσφυγής στην βία σε περίπτωση 

παραβίασή του και από την άλλη ενσωματώνει μέσα του την μυθική βία από την 

οποία κατάγεται, αφού η ανατροπή μιας προγενέστερης εξουσίας οδηγεί στην 

                                                             
99 Ό. π., σελ. 199, 206 
100 Ό. π., σελ. 207-208 
101 Ό. π., σελ. 316, 321, 322 
102 Ό. π., σελ. 293, 295, 300 
103 Βλ. Brunkhorst H., “Power and the Rule of Law in Arendt’s Thought”, ο. π., σελ. 224-225 
104 Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, ό. π., σελ. 13 
105 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 21, 25 



22 
 

εγκαθίδρυση της δικής του εξουσίας μέσω της θέσπισης νέου νόμου/δικαίου και είναι 

ο φόβος της προγενέστερης βίαιης κατάστασης («και μη χειρότερα») που έκανε την 

θέσπισή του επιτακτική106. Επομένως η βία παρουσιάζεται ως καταστατική συνθήκη 

της πολιτικής και της εξουσίας και αν αυτό αποσιωπηθεί ή απωθηθεί από την μνήμη 

θα οδηγήσει στην ανατροπή. Μπορεί λοιπόν η Arendt να ασκεί κριτική στους Marx, 

Fanon, Sorel και Pareto που εμπνέουν την Νέα Αριστερά και τα φοιτητικά κινήματα 

με την εξύμνηση της βίας107 όχι μόνο ως μορφή έκφρασης και δημιουργίας αλλά και 

ως μια ανορθολογική εκδήλωση των βιολογικών ενστίκτων108 - κάτι για το οποίο και 

ο Benjamin ασκεί κριτική109 και μάλιστα είναι το σκέλος που δεν υιοθετεί από την 

θεωρία του Sorel που στηρίζεται στην έννοια της élan vital του Bergson110-, αλλά 

αυτό δικαιολογείται και από το γεγονός ότι δεν φαίνεται να είχε γνώση του κειμένου 

του Benjamin και λόγω του ότι ο τελευταίος χρησιμοποιεί την θεωρία του Sorel 

απογυμνωμένη από τον μύθο και την καταγωγή της στις θεωρίες του πολέμου111. 

Άρα, η αδυναμία της να διακρίνει τις διαφορετικές μορφές βίας που υπάρχουν μέσα 

στην πολιτική δεν της επιτρέπει να κάνει έναν διαχωρισμό μεταξύ των ειδών της 

επανάστασης που υπάρχουν όπως κάνει ο Benjamin, οπότε η ελευθερία μέσω της 

επανάστασης που προβάλλει είναι απλά η ελευθερία από τον έναν κυρίαρχο για να 

καταλήξει πάλι σε κάποιον άλλο, ακόμα και αν αυτός θεωρείται πως είναι ο λαός. 

Ως προς τον ρόλο που παίζουν οι διανοούμενοι, η Arendt δεν τους χαιρετίζει με 

ιδιαίτερη εκτίμηση. Στην εποχή των επαναστάσεων που εξετάζει, αυτοί διακρίνονται 

από τους ανθρώπους των γραμμάτων (hommes de lettres), με τους πρώτους να 

εννοούνται ως οι εξειδικευμένοι γραφειοκράτες και οι δεύτεροι ως απλοί μελετητές. 

Η ποιοτική τους διαφορά έγκειται στο ότι οι διανοούμενοι δεν έπαιξαν κανέναν ρόλο 

στις επαναστάσεις όντες αποστασιοποιημένοι από την κοινωνία και τα τεκταινόμενά 

της112. Βέβαια, ερχόμενη στους σημερινούς διανοούμενους, διαβλέπει μια τάξη 

επαγγελματιών με τεράστια δύναμη από την οποία θα μπορούσε να προκύψει μια 

επανάσταση αν μπορούσαν να συνενωθούν, και όχι από την εργατική τάξη που 

ονειρεύονταν οι φοιτητές της αριστεράς μέσα από το πρίσμα του Marx, όμως η 

δύναμή τους θα μπορούσε να οδηγήσει σε πολλαπλάσια τυραννία και δεσποτισμό113. 

Με την αναφορά στον Marx, αξίζει να σημειωθεί πως τόσο η Arendt όσο και ο 

Benjamin κρίνουν όχι μόνο εκείνον -ο Benjamin έμμεσα μέσα από το έργο του Sorel-

, αλλά και κάθε είδους προγράμματα που παρουσιάζονται ως πλάνα για την έλευση 

της νέας κατάστασης. Μόνο που καθένας τους υιοθετεί μια διαφορετική οπτική: o 

Benjamin τα κρίνει ως πλάνα που αφορούν την βιωμένη εντός του νόμου 

πραγματικότητα των στοχαστών τους, οπότε ό, τι και όπως το οραματίζονται θα 

συνιστούν μία επανάληψη της ίδια εξουσίας∙ η Arendt τα κρίνει ως μια μάταιη, 

ουτοπική προσπάθεια που έχει ήδη κριθεί από την ιστορία, οπότε οδηγούν ξανά στο 

χρόνιο πρόβλημα που αντιμετωπίζουν οι σύγχρονες επαναστάσεις ως μιμήσεις του 

παρελθόντος και όχι ως την διάνοιξη μίας νέας προοπτικής που δίνεται από την ίδια 

                                                             
106 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., 243-244 [ελλην. εκδ 18-19] 
107 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 130-132, 135-136 
108 Ό. π., σελ. 122 
109 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., σελ. 236-237 [ελλην. εκδ 5-6] 
110 Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 22 
111 Ό. π. 
112 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ.  164 
113 Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 133-134 και Παράρτημα XVI, σελ. 183-184 



23 
 

την βίωση στο παρόν μέσα από τον δυνητικό χαρακτήρα που έχει η δύναμη. Για τον 

λόγο αυτό ασκεί κριτική και στην έννοια των επαγγελματιών επαναστατών114 οι 

οποίοι λειτουργούν ως πυξίδα στην αχανή θάλασσα της επανάστασης, αλλά είναι μια 

πυξίδα δίχως νόημα όταν νομίζουν πως θα τους προσανατολίσει μόνη της σε έναν 

προορισμό που δεν ξέρουν γιατί ακόμα δεν έχει δημιουργηθεί. Έτσι, αν έβλεπε την 

προοπτική της δημιουργίας που πηγάζει από την βία, και ειδικότερα από μία μορφή 

αντί-βίας στην ουσία της, ούτε θα αναδιπλωνόταν στο ζήτημα του επαναστατικού 

πνεύματος που υποβιβάζεται στο να λιμνάσει μέσα σε ένα πλέγμα άκαμπτων θεσμών, 

ούτε θα προσπαθούσε να αποβάλλει ματαίως την βία ως αφετηριακή δύναμη του 

νέου115. Γιατί αν δεν ίσχυε ότι η Arendt βλέπει τα επαναστατικά συμβούλια ως 

μεταφορές, όπως ισχυρίζεται ο Wellmer116, μάλλον υπό άλλες συνθήκες θα 

μιλούσαμε και για συμφωνία με τον Sorel, κάτι που φυσικά δεν ισχύει, αφού η Arendt 

ασκεί κριτική στους αναρχικούς καθώς δεν πιστεύουν στην εγκαθίδρυση μίας νέας 

μορφής διακυβέρνησης ως αρχή, αλλά στην καταστροφή του κράτους117. Και η 

συγγένειά τους απομακρύνεται ακόμα περισσότερο αφ’ ης στιγμής η Arendt δεν 

πιστεύει πως είναι δυνατόν μια επανάσταση να έρθει από την εργατική τάξη, αλλά 

και λόγω του ότι εν τέλη υποστηρίζει ένα παρτικουλαρισμό στην πολιτική ελευθερία, 

καθώς το δικαίωμα της συμμετοχής δεν εξασφαλίζεται άμεσα σε όλους σε ένα 

σύστημα αντιπροσώπευσης, που εκπίπτει στην συνέχεια ως πιο εφικτό, αλλά μόνο σε 

αυτή την μικρή προνομιούχα ελίτ που λειτουργεί ως το αντιπροσωπευτικό όργανο 

του λαού118. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
114 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 350, 352  
115 Emden C., «Καρλ Σμιτ, Χάννα Άρεντ και τα Όρια του Φιλελευθερισμού», ό. π., σελ. 119 
116 Wellmer A., Η Ελευθερία στον Νεωτερικό Κόσμο-Για μια ερμηνευτική του δημοκρατικού πολιτισμού, 

ό. π., σελ. 203 
117 Ό. π., σελ. 174-175 και Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 353 
118 Ό. π., σελ. 184 και Ό. π., σελ. 375, 378 



24 
 

Κεφάλαιο 3 Για το νέο που έρχεται ως δυνατότητα: η ρήξη με το 

παρελθόν, η αυθεντία, η σημασία της απόφασης και οι ηθικές 

συνεπαγωγές της ευθύνης 

 

Στο παρόν κεφάλαιο θα ακολουθηθεί η αγκαμπενική οπτική στο έργο του 

Benjamin όπως αυτή αποτυπώνεται από τις παρατηρήσεις του Ζαρταλούδη 

προκειμένου να φωτιστεί το όραμα του Benjamin για μια νέα αρχή και να 

καταδειχθούν οι διαφορές που παρουσιάζει με την Arendt σε σχέση με αυτό. 

 

α) η έννοια της αυθεντίας 

 

Είδαμε μέχρι τώρα πως σκοπός στο έργο του Benjamin είναι να ασκήσει κριτική 

στην μυθική βία του κράτους και της εξουσίας διαρρηγνύοντας την σχέση μέσων-

σκοπών και διαχωρίζοντας το δίκαιο από την δικαιοσύνη μέσα από μία εκτός δικαίου 

βία. Στην ουσία λοιπόν προσπαθεί να άρει την έννοια του κυρίαρχου που είναι 

παρούσα σε κάθε είδους και μορφή εξουσίας και η οποία θα συνοδεύεται πάντα από 

την βία του νόμου. Για τον σκοπό αυτό, θα ήταν χρήσιμο να δούμε το έργο του σε 

σχέση με τον Schmitt και το «Πολιτική Θεολογία» από το οποίο επηρεάστηκε.  

Για τον Schmitt ο νόμος για να θεμελιωθεί χρειάζεται μια ανώτερη αρχή. Καθώς 

όμως βρισκόμαστε σε συνθήκες εκκοσμίκευσης, το αίτημα είναι η δημιουργική 

(potentia absoluta) και ταξινομητική (potentia ordinate) εξουσία του θεού μαζί με την 

υπερβατολογική και εμμενή αιτία που συνδέονται κάθε μία να παραμείνουν 

ζωντανές, ένα εγχείρημα-πρόκληση όταν μέσα σε συνθήκες μηδενιστικής εμμένειας 

δεν υφίσταται η έννοια του απόλυτου κυρίαρχου για να προσδώσει την εξωτερική 

στον νόμο αιτία υπακοής σε αυτόν και τους όρους της επανάληψής του μέσα στον 

χρόνο επαναρυθμίζοντας τα όριά του όταν αυτά καταλύονται από μία άλλη 

εξουσία119. Από την στιγμή που σήμερα δεν υπάρχει κάποιο εξωτερικό απόλυτο στον 

νόμο, εκείνος, εμμενής στον εαυτό του, καλείται να επινοήσει μια αρχή 

υπερβατολογική η οποία θα τον βοηθήσει στην ανακυκλωτική και αέναη πορεία του. 

Έτσι, ενώ παρουσιάζεται να αποφασίζει ο ίδιος για το δίκαιο ή όχι όλων των 

υποθέσεων, συμπεριλαμβανομένου και του εαυτού του, δημιουργεί έναν έτερο 

κόσμο, εκείνο του μύθου, βοηθώντας τον να αντλήσει κύρος από αυτή την εξωτερική 

αρχή και να παραμείνει ταυτόχρονα εμμενής στον πραγματικό κόσμο. Αυτοί οι δύο 

κόσμοι στην νεωτερικότητα φαίνεται να ταυτίζονται, οπότε, σύμφωνα με τους 

Deleuze και Guatarri, o νόμος παρουσιάζει ψεύδο-εμμένεια καθώς, ως ο ορίζων ο 

ίδιος τα όριά του ενσωματώνοντας μέσα του τον μύθο, και μη διαχωρίζοντας την 

σφαίρα των ανθρώπινων πράξεων από αυτήν του νόμου λόγω της εκνομίκευσης των 

πάντων, καθίσταται κυρίαρχος ακόμα και για τον ίδιο τον εαυτό του παίζοντας τον 

ρόλο του Νόμου των νόμων (Law of laws), υποκαθιστώντας τον ρόλο της 

υπερβατολογικής αρχής120. Ο κύριος λόγος που ο νόμος προβαίνει σε αυτή την πράξη 

                                                             
119  Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 169-

170 
120 Ό. π., σελ. 171 



25 
 

είναι προκειμένου να συλλάβει αυτό το κενό εξουσίας που δημιουργείται εν τη 

απουσία μίας προσωποπαγούς αρχής αλλά και για να αποφύγει την διάρρηξή του 

μέσω της ενσωμάτωσης όχι μόνο της νόρμας που ρυθμίζει αλλά και της εξαίρεσής 

του η οποία καθίσταται απειλητική για εκείνον. Έτσι, ενσωματώνοντας και την 

εξαίρεση, διασφαλίζει καλύτερα τους όρους αναπαραγωγής του ως εξουσιαστή χωρίς 

να διατρέχει τον κίνδυνο της αποκαθήλωσης121.  

Καθώς ο Benjamin προσπαθεί να «σπάσει» αυτόν τον καντιανής έμπνευσης 

δεσμό μεταξύ potentia absoluta και potentia ordinata122, θέλει να δείξει ότι βία δεν 

υπάρχει μόνο εντός του νόμου/δικαίου ως μονοπώλιο, οπότε και εμπνέεται την έννοια 

της θεϊκής βίας για την οποία μιλήσαμε παραπάνω. Όμως, αυτήν ακριβώς είναι που ο 

Schmitt προσπαθεί να αποκρύψει όταν ενσωματώνει την κατάσταση εξαίρεσης μέσα 

στα πλαίσια του νόμου123. Γι’ αυτό και ο Benjamin δεν προσφεύγει ξανά στον νόμο 

για να «ξεσκεπάσει» την κεκαλυμμένη δυνατότητα ανατροπής του, αλλά στις 

ιστορικές πηγές του124, εξ’ ου και η σημασία της φιλοσοφίας της ιστορίας 

προκειμένου να ασκηθεί κριτική στην έννομη βία125.  Τί είναι όμως εκείνο που κάνει 

τον Benjamin να χαρακτηρίσει στο τέλος ως κυρίαρχο την θεϊκή βία αν θέλει να 

διαρρήξει αυτή την σχέση126;  

Ο Ζαρταλούδης παραθέτοντας τον Agamben μας επαναφέρει σε ένα σημείο του 

κειμένου που αξίζει ιδιαίτερης προσοχής. Ακόμα και σήμερα βλέπουμε πως μέσα από 

τις τελετουργίες της θρησκείας γίνονται αναπαραστάσεις μίας θυσιαστικής 

διαδικασίας η οποία σημαίνει ταυτόχρονα το τέλος αλλά και σήμανση της αρχής μίας 

νέας κατάστασης, εμπνευσμένη από την κυκλική αντίληψη της ζωής και του 

χρόνου127. Αυτή την θυσιαστική λειτουργία φαίνεται να αναπαράγει και η μυθική βία 

η οποία, ούσα αιματηρή, προσπαθεί να εξασφαλίσει τον ατέρμονο κύκλο της ροής 

της ως εξουσιάζουσας τιμωρώντας τον παραβάτη με την αιματοχυσία των υπολοίπων 

που σχετίζονται με αυτόν πλην εκείνου, αφήνοντάς τον σαν μια διαρκή υπενθύμιση 

των δεινών ώστε να μην επαναληφθεί η πράξη128. Η θεϊκή βία από την άλλη, χωρίς να 

χύνει αίμα, καθίσταται θυσιαστική αλλά για τον εαυτό της. Καθότι έχει σκοπό να 

εξουδετερώσει κάθε μορφή βίας και εξουσίας, χρησιμοποιεί την βία για την άσκηση 

φυσικών σκοπών, κάτι που της έχει δοθεί από τον νόμο, προκειμένου να τον 

καταλύσει, αλλά έπειτα δεν επιχειρεί να εγκαταστήσει έναν νέο που θα καταστήσει 

την ίδια κυρίαρχο, αλλά, αφού εκμηδενίσει και καταστρέψει τα πάντα, στο τέλος 

καταστρέφει και τον ίδιο τον εαυτό της129. Γι’ αυτό πρόκειται για μία βία που 

αποδέχεται την θυσία130. Έτσι, η μυθική βία παρουσιάζεται ως ψεύδο-θυσιαστική, 

καθώς ναι μεν μέσω της λειτουργίας της law-making και της law-preserving μοιάζει 

να αυτοϋπονομεύεται, αλλά αυτό εξυπηρετεί την εμφάνισή της ξανά ως κυρίαρχος 

                                                             
121 Ό. π., 
122 Ό. π., σελ. 173 
123 Ό. π., σελ. 174 
124 Ό. π., σελ. 175 
125 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., 251 [ελλην. εκδ.. 32] 
126 Ό. π., σελ. 252 [ελλην. εκδ. 34] 
127 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 179 
128 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., 250 [ελλην. εκδ 30] 
129 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 179-

180 
130 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π. 



26 
 

πιο ενισχυμένη από πριν. Αντίθετα, η θεϊκή βία χρησιμοποιείται για να ασκηθεί μία 

για πάντα (once-and-for-all), αρνούμενη να εγκαταστήσει νέο νόμο, οπότε 

παρουσιάζεται σαν μια γνήσια μορφή αυτό-άρνησης και εκμηδένισης του εαυτού την 

στιγμή που εγκαθίσταται ως κυρίαρχος, εκπληρώνοντας την νεωτερική επιταγή περί 

της άρνησης κάθε μορφής αυθεντίας και υπερβατολογικής αιτίας των πραγμάτων. 

Άρα, σε αντίθεση με τον Schmitt, o Benjamin δημιουργεί μία αληθινή κατάσταση 

εξαίρεσης: για τον Schmitt η κυριαρχία βασίζεται σε μια δομή που προϋποθέτει και 

επαναπαράγει την κατάσταση εξαίρεσης∙ για τον Benjamin η καθαρή βία θα 

χρησιμοποιηθεί χωρίς την δυνατότητα επαναπαραγωγής της (μια για πάντα)131. 

Για την Arendt η έννοια της αυθεντίας παίζει εξίσου κρίσιμο ρόλο στο έργο της. 

Αναγνωρίζοντας το κενό που δημιουργείται με την εκκοσμίκευση σχετικά με την μη 

ύπαρξη ανώτερης αρχής που να θεμελιώνει την εξουσία, καθώς και την 

σημαντικότητα αυτού132, προσπαθεί να δει τον τρόπο που ανταπεξήλθαν οι ιδρυτές 

πατέρες των ΗΠΑ τόσο στην θεμελίωση της εξουσίας, όσο και στην θεμελίωση του 

νόμου. Η εξουσία, όπως ειπώθηκε προηγουμένως, θεμελιώθηκε στο σύνταγμα, 

δηλαδή στον καταστατικό νόμο του κράτους που ιδρυτής του είναι ο λαός στην 

σύμπραξη και συναίνεσή του. Όμως, αυτό τους φέρνει προ των πυλών με την 

ανησυχία της ανάγκης θεμελίωσης και του ίδιου του νόμου σε κάτι έξω, ανώτερο από 

αυτόν133. Συνεπώς, εμπνεόμενοι οι ιδρυτές πατέρες από την ρωμαϊκή παράδοση που 

τους φέρνει σε επαφή ο Montesquieu, συνδέουν τον νόμο με την έννοια των 

αμοιβαίων δεσμών στην απαρχή της ίδρυσης της πόλης (της Ρώμης) ώστε να μην 

χρειάζεται κάτι άνωθεν της κοινής ομολογίας134. Έτσι, για να δοθεί η απαραίτητη 

βάση στήριξης του πολιτεύματος και του συντάγματος, αξιοποιήσαν τον ρωμαϊκό 

θεσμό της γερουσίας μέσα από την αρχή της potestas in populo, auctoritas in senatu 

με μία καινοτομία: από την στιγμή που η γερουσία των ΗΠΑ σήμερα αποτελεί την 

νομοθετική εξουσία, και εξουσία και αυθεντία πρέπει να θεωρούνται έννοιες 

ασύμβατες, μετέφεραν την ιδιότητα του ρωμαϊκού θεσμού στην δικαστική εξουσία 

που σε σχέση με τις άλλες δύο είναι ανεξάρτητη και λιγότερο εξουσιαστική135. 

Επομένως, αποδίδοντας με αυτόν τον τρόπο κύρος στον νόμο/δίκαιο, είναι σαν η 

Arendt να επαναλαμβάνει το σφάλμα του Schmitt καθώς ο νόμος και εδώ είναι 

ψεύδο-εμμενής στον εαυτό του ορίζοντάς τον ως αρχή που θα του παράσχει τους 

όρους νομιμοποίησής του.  

 

                                                             
131 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 173. 

Βλ. και Benjamin W., “On the Concert of History” στο Bullock M. and Jennings M. (ed.), Selected 

Writings Volume 4,[Μτφ. Harcourt Brace Jovanovich], Harvard University Press: London, 2003, Θέση 

VIII, σελ. 392 [στα ελληνικά η πιο πρόσφατη μετάφραση του κειμένου που κυκλοφορεί είναι 

Benjamin W., Θέσεις για τη φιλοσοφία της Ιστορίας, Λέσχη κατασκόπων 21ου αιώνα: Αθήνα, 2014] 

και Löwy M., Walter Benjamin: Προμήνυμα Κινδύνου-Ανάγνωση των Θέσεων «Για τη Φιλοσοφία της 

Ιστορίας», [Μτφ. Πεσσάχ Ρεβέκα], Πλέθρον: Αθήνα, 2004, σελ. 110: ο Benjamin χρησιμοποιεί την 
«αληθινή κατάσταση εξαίρεσης» ως τρόπο για να ξεπεραστεί η κατάσταση εξαίρεσης του νόμου που 

επικαλείται την πρόοδο όπως γίνεται στον Φασισμό. Έτσι, ασκεί κριτική στην έννοια της προόδου (βλ. 

παρακάτω)  
132 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 215-217 
133 Ό. π., σελ. 247-250 
134 Ό. π., σελ. 256 
135 Ό. π., σελ. 270-271 



27 
 

 

β) το αίτημα μιας νέας αρχής και η σημασία της απόφασης 

 

Η θεϊκή βία χαρακτηρίστηκε ως καταστροφική σε αντίθεση με την μυθική. Και 

συνδεόμενη με της προλεταριακή γενική επανάσταση, το αίτημά της είναι να 

καταστρέψει ολωσδιόλου οτιδήποτε το νεωτερικό προκειμένου να αποκοπεί από την 

βιαιότητα του νόμου που ακολουθείται και να αποτελέσει το έναυσμα μίας 

εξολοκλήρου νέας αρχής. Έτσι, ο εκμηδενιστικός της χαρακτήρας προβάλλει μία 

δημιουργική ένταση χωρίς προηγούμενο, μια δυνατότητα όχι συνέχειας ή διόρθωσης 

της υφιστάμενης κατάστασης, αλλά μόνο καταστροφής ως προϋπόθεση της 

δημιουργίας136. Όμως, αυτή η κατάσταση προβάλλεται ως δυνάμει γιατί δεν έχει 

έρθει ακόμη αλλά δεν γνωρίζουμε και πότε μέλλει να έρθει137. Εδώ αρχίζει και η 

συζήτηση περί της ουτοπίας αυτής της αρχής, ως κάτι το ανερχόμενο χωρίς την 

προοπτική της έλευσης παρά μόνο την στιγμή της πραγματοποίησής του. Κατά αυτόν 

τον τρόπο, η νέα αρχή που οραματίζεται ο Benjamin μοιάζει να συγγενεύει με την 

κατάσταση εξαίρεσης ξανά κατά το ότι και εκείνη δεν διαφαίνεται στον ορίζοντα 

ούτε δείχνει σημάδια ερχομού138. Παρόλα αυτά, το σημείο συγγένειά τους είναι και 

εκείνο που τους διαχωρίζει: εκεί που η κατάσταση εξαίρεσης στον Schmitt 

εμφανίζεται για να θέσει τους όρους της α-χρονικής συνέχειας του νόμου/δικαίου, 

στον Benjamin έρχεται για να καταλύσει αυτόν τον φαύλο κύκλο ως μια ριπή. Από 

τον ορισμό του ως ου-τόπος, δεν συνοδεύεται και από του ου-χρόνος, καθώς 

παρουσιάζεται ως μία στιγμή που, σε αντίθεση με τον αντίπαλό της, έχει χρόνο και 

αυτός είναι της αφετηρίας της. Είναι η χρονική κατάσταση που διακόπτει τον άχρονο 

νόμο139. Η μοναδικότητα του χαρακτήρα της τεκμαίρεται και από το γεγονός ότι 

πρόκειται, όπως έχει αναφερθεί, για έναν σκοπό που καθορίζεται από τον θεό και ως 

τέτοιος ταυτίζεται με την δικαιοσύνη η οποία τον απαλλάσσει από την 

γενικευσιμότητα και καθολικευσιμότητα του νόμου/δικαίου. Έτσι, μπορεί να έχει 

γενική ισχύ με την έννοια ότι αντιμετωπίζει όλους με τον ίδιο τρόπο, αλλά δεν είναι 

γενικεύσιμη καθώς δεν συνοδεύεται από αρχές που εφαρμόζονται σε παρόμοιες 

περιπτώσεις, αλλά κάθε περίπτωση την αντιμετωπίζει ως μοναδική και μεμονωμένη 

όπως συνάδει και με την φύση της140. Επομένως, από την στιγμή που η κατάσταση 

εξαίρεσης εκδηλώνεται ως μία έκφραση της στιγμής, δεν θα μπορούσε να αποτελεί 

ένα δικαίωμα που αποδίδεται στα άτομα, ώστε να βρίσκεται προς χρήση ή κατοχή 

στον καθένα141. Γι’ αυτό και η θεϊκή βία δεν μπορεί να οριστεί ως ένα μέσο για την 

επίτευξη κάποιου σκοπού, παρά μόνο ως ένας σκοπός σε εμμένεια με τον εαυτό του, 

ήτοι ο σκοπός εμπεριέχεται μέσα στην ίδια την θεϊκή βία και η εκδίπλωσή του 

πραγματώνεται με την ταυτόχρονη εκδήλωσή της.  

                                                             
136 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 181 
137 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., 252 [ελλην. εκδ 33] 
138 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 173 
139 Ό. π., σελ. 181. Βλ. και Löwy M., Walter Benjamin: Προμήνυμα Κινδύνου-Ανάγνωση των Θέσεων 

«Για τη Φιλοσοφία της Ιστορίας»,ό. π., σελ. 163 «Η επανάσταση είναι η προσπάθεια να σταματήσουμε 

τον κενό χρόνο χάρη στην εισβολή του μεσσιναικού ποιοτικού χρόνου» 
140 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., 247-248 [ελλην. εκδ 26] 
141 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 181 



28 
 

Η έννοια της δύναμης στην Arendt,,όπως περιγράφηκε παραπάνω,  έχει 

λειτουργίες που την κάνει να μοιάζει με την θεϊκή βία του Benjamin. Πρόκειται για 

μια κατάσταση σε δυνατότητα, η οποία έχει την δύναμη να διακόπτει την πορεία 

αλλάζοντας την τροπή των τεκταινόμενων και η στιγμή της έλευσής της παραμένει 

άγνωστή έως και την επιτέλεσή της142. Μια άλλη έννοια που παρουσιάζει εξίσου 

αξιοπρόσεκτη συγγένεια είναι αυτή της συγχώρεσης και της υπόσχεσης που 

εμφανίζεται στο «Η Ανθρώπινη Κατάσταση»143. Σύμφωνα με αυτούς τους όρους, η 

Arendt προσπαθεί να μετριάσει τον απρόβλεπτο και αμετάκλητο χαρακτήρα των 

πράξεων μέσω της αποδέσμευσης του πράττοντος και του πάσχοντα από την πράξη 

αφενός και αφετέρου με την δυνατότητα δημιουργίας νέων σχέσεων μεταξύ τους144. 

Πάλι δεν είναι προβλέψιμη η εμφάνισή της ενώ και αυτή αφορά την πολλαπλότητα, 

δηλαδή εκδηλώνεται μόνο στην δημόσια σφαίρα σε σχέση με τους άλλους145, οπότε η 

αίτηση για συγχώρεση εξασφαλίζει την εκατέρωθεν αναγνώριση του σφάλματος 

ειδάλλως πρόκειται για μονομερή πράξη αυθαιρεσίας146. Επιπλέον, η συγχώρεση δεν 

επιτελείται με το αίτημα για συγχώρεση, αλλά μόνο όταν η συγχώρεση γίνει 

πραγματικότητα147.  Παρά τις όποιες φαινομενικά ομοιότητες, όμως, η νέα αρχή που 

υπόσχονται δεν νοούνται με τον ίδιο τρόπο όπως στον Benjamin.  

Στην Arendt η νέα αρχή ορίζεται ως η ολική ρήξη με το παρελθόν της παράδοσης 

και της θρησκείας148 έτσι ώστε, πλήρως εκκοσμικευμένη, να οδηγήσει σε μία αρχή 

χωρίς να βασίζεται σε κανενός είδους αυθεντία με την εισαγωγή της στην 

νεωτερικότητα. Επομένως, θέλει να διατηρήσει επαφή μόνο με το παρελθόν της 

αρχαίας ρωμαϊκής παράδοσης από την οποία εμπνέεται όχι με το αίτημα της συνέχειά 

της, αλλά διατηρώντας μόνο τα εργαλεία που έδωσαν νέα διάσταση στην 

νεωτερικότητα: την έννοια της αρχής  που συνδεόταν με την αρχαιοελληνική αρχή ως 

principle παρέχοντας στον νόμο νομιμοποίηση χωρίς να στηρίζεται σε μία αυθεντία 

θρησκευτική149 και την απαλλαγή από την αυθαιρεσία της απαρχής που στηρίζεται 

στην βία, καθώς οι Ρωμαίοι δεν τοποθετούν την ίδρυση της Ρώμης στον μύθο του 

Ρωμύλου και του Ρέμου που εμπεριέχει την αδελφοκτονία, αλλά στον μύθο του 

Βιργιλίου που αντιστρέφει τον Όμηρο για να μιλήσει για μια πράξη συμφιλίωσης 

μεταξύ Ελλήνων και Τρώων, και, επηρεασμένοι από τις ασιατικές θρησκείες περί της 

γέννησης του παιδιού, τοποθετούν την δυνατότητα της αρχής ως πράξη που 

επιτελείται από τους ανθρώπους150. Από εκεί εμπνέονται και οι επαναστάτες στην 

Αμερική και μετατρέπουν το magnus ordo saeclorum σε novus ordo seaeclorum ως 

μία διαδικασία πλήρους επανίδρυσης της απαρχής ούτως ώστε, εφορμόμενοι από μία 

                                                             
142 Βλ. παραπάνω σελ. 21 και Emden C., «Καρλ Σμιτ, Χάννα Άρεντ και τα Όρια του 

Φιλελευθερισμού», ό. π., σελ. 114 
143 Βλ. Arendt H., Η Ανθρώπινη Κατάσταση, ό. π., σελ. 320-336 
144 Ό. π., σελ. 326 
145 Ιακώβου Β., «Η έννοια της συγχώρησης στη H. Arendt», Σύγχρονα Θέματα, τευχ. 103, Οκτώβριος-
Δεκέμβριος 2008, σελ. 68 
146 Ό. π., σελ. 70 
147 Ό. π., σελ. 71 
148 Wellmer A., Η Ελευθερία στον Νεωτερικό Κόσμο-Για μια ερμηνευτική του δημοκρατικού πολιτισμού, 

ό. π., σελ. 171 
149 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 287 
150 Ό. π., σελ. 277-278 



29 
 

προσπάθεια μίμησης της αρχαιότητας, φτάνουν στην καινοτομία της άνευ 

προηγουμένου αρχής151. 

Ο Benjamin από την άλλη, διατυπώνει μία έννοια αρχής που ναι μεν σχετίζεται με 

την ρήξη της νεωτερικότητας, πίσω όμως κρύβεται κάτι που δεν φαίνεται μέσα στο 

κείμενο. Ανατρέχοντας στο «Θέσεις για την Φιλοσοφία της Ιστορίας», ο Benjamin 

μοιάζει να επιζητεί την επιστροφή στο προ-νεωτερικό παρελθόν όχι με την μορφή της 

συνέχειας με αυτό152, αλλά για την ενσωμάτωση των στοιχείων της επαναστατικής 

παράδοσης που βρίσκεται εκεί153 με σκοπό την αποκατάσταση των καταπιεσμένων 

της ιστορίας ως διαδικασία λύτρωσης (restitutio)154, αλλά και την χρησιμοποίηση της 

μνήμης του παρελθόντος για την εισαγωγή ενός novum στο μέλλον155, οπότε, 

επηρεασμένος από τον Marx και των ιστορικό υλισμό σε εκείνη την περίοδο, αναζητά 

μία επιστροφή στον προγονικό κομμουνισμό που θα φέρει ρήξη με την πρόοδο που 

επικαλείται η νεωτερικότητα, έννοια που συνδέεται με την άνοδο του φαινομένου του 

Φασισμού156. Βέβαια, με δεδομένο ότι την περίοδο συγγραφής του «Για μια Κριτική 

της Βίας» δεν ενστερνίζεται τις απόψεις του Marx, αλλά τις κατακρίνει ως υπεύθυνες 

για την επαναληπτικότητα του νόμου, είναι κάπως αμφιλεγόμενο αν είναι δόκιμο να 

χρησιμοποιήσουμε αυτή την οπτική εδώ. Όμως, δεν μπορούμε να αρνηθούμε την 

χρησιμότητά της φωτίζοντας καλύτερα την έννοια της νέας αρχής. Έτσι, αν 

διατηρήσουμε αυτή την οπτική, ο Benjamin έρχεται σε σύγκρουση με την Arendt: 

ενώ ο πρώτος επιζητεί την ρήξη με την νεωτερικότητα ως πηγή των δεινών του 

φασισμού και της διατήρησης της ανήθικης μυθικής βίας, η δεύτερη θέτει 

πρωταρχικά μια εκκοσμικευμένη νεωτερικότητα μέσω του νόμου/δικαίου ως αρχή, 

οπότε πάλι εγκολπώνεται στην λογική του νόμου∙ ενώ ο Benjamin βλέπει μέσω του 

παρελθόντος την προοπτική της αποκατάστασης και του μέλλοντος υπό το πρίσμα 

ενός ρομαντικού αλλά εκκοσμικευμένου μεσσιανισμού, η Arendt αποβάλλει κάθε 

στοιχείο της παράδοσης. Συνεπώς, έτσι φαίνεται και πιο λογική η αναδίπλωσή της 

σχετικά με τα επαναστατικά συμβούλια τα οποία μνημονεύει ως στιγμές ανάδυσης 

της δύναμης, αλλά, λόγω της μοναδικότητας της στιγμής της εμφάνισής τους, δεν 

πρέπει να αποτελέσουν αντικείμενο μίμησης αλλά έμπνευσης για το νέο που έρχεται 

μέσω του επαναστατικού πνεύματος που τα συνοδεύει. Βάσει αυτού, όμως, φαίνεται 

αντιφατικό που η Arendt δεν θέτει προτάγματα για μια μετά-νεωτερική κατάσταση 

που θα έρθει μέσω της επανάστασης, αν ισχύει σύμφωνα με τα λεγόμενά της πως έχει 

ως σκοπό την καινοτομία, αλλά εμμένει στην ανάγκη κατάληξης της επανάστασης σε 

                                                             
151 Ό. π., σελ. 275 
152 Benjamin W., “On the Concert of History”, ό. π., Θέση XIV, σελ. 396 και Löwy M., Walter 

Benjamin: Προμήνυμα Κινδύνου-Ανάγνωση των Θέσεων «Για τη Φιλοσοφία της Ιστορίας»,ό. π., σελ. 

156-157 
153Ό. π., Θέση ΙΙΙ, σελ. 390 και ό. π., σελ.72 
154 Ό. π. 
155 Ό. π., σελ. 71: «εμψυχώνεται συγχρόνως από την επιθυμία της αποκατάστασης της πρωταρχικής 

κατάστασης των πραγμάτων κι από ένα ουτοπικό όραμα του μέλλοντος , σε ένα είδος αμοιβαίας 
διαύγασης» 
156 Ό. π., Θέση ΙΧ, σελ. 392 και ό. π., σελ. 115, 122. Βλ. και παραπάνω σελ. 27, σημ, 131. Και η 

Arendt και ο Benjamin ασκούν κριτική στην έννοια της προόδου βάσει της φιλοσοφία της ιστορίας του 

Hegel ως κάτι το ακαταμάχητο που έρχεται (βλ. Wellmer A., Η Ελευθερία στον Νεωτερικό Κόσμο-Για 

μια ερμηνευτική του δημοκρατικού πολιτισμού, ό. π., σελ. 171 και  Löwy M., Walter Benjamin: 

Προμήνυμα Κινδύνου-Ανάγνωση των Θέσεων «Για τη Φιλοσοφία της Ιστορίας»,ό. π., σελ. 117-118) 

 



30 
 

σύνταγμα, δηλαδή την θεμελίωση της ελευθερίας στον νόμο. Επιπρόσθετα, ακόμα κι 

αν χρησιμοποιεί την κατοχύρωση των δικαιωμάτων του πολίτη ως προϋπόθεση για 

την ελευθερία157, σημαίνει ότι δεν την βλέπει ως μία κατάσταση που αφορά όλους 

από κοινού, αλλά και ως μία ιδιότητα αποδιδόμενη στα άτομα. Έτσι, μπορεί η έννοια 

της δύναμης να ορίζεται ως αυτοσκοπός158 και να αφορά μία ομάδα, αλλά άπαξ και 

ενταχθεί μέσα σε ένα συνταγματικό πλαίσιο για την κατοχύρωση της ελευθερίας, 

αυτή αφορά πρωτίστως τον κάθε συμβαλλόμενο στο κοινωνικό συμβόλαιο. 

Μείζων ρόλο στην έλευση της νέας κατάστασης παίζει η πράξη, καθώς και στην 

Arendt και στον Benjamin η νέα αρχή παρουσιάζεται ως μία επιτελεστική διαδικασία 

που πραγματώνεται από τους ίδιους τους συμμετέχοντες. Όμως, λόγω του ότι 

αποτελεί μία κατάσταση δυνητική, για να μετατραπεί σε πραγματικότητα χρειάζεται 

η στιγμή της απόφασης της δράσης. Επομένως, σε αυτό το σημείο μιλάμε για τις 

έννοιες τόσο του Jetztzeit, δηλαδή για την διάρρηξη του συμβατικού χρονικού 

συνεχούς από το τώρα της επανάστασης που θα σημάνει και την έναρξή της159, όσο 

και για την έννοια της απόφασης (Αusnahmezustand/Entscheidung) φέρνοντας μας 

κοντά με την σμιττιανή ορολογία του ντεσιζιονισμού160.  Ο τρόπος που λειτουργεί ο 

όρος στον Benjamin έχει εξηγηθεί παραπάνω επαρκώς στην εξέταση της συγγένειάς 

του με τον Schmitt με την κατάσταση εξαίρεσης της νέας αρχής. Έτσι, εστιάζοντας 

στην Arendt, βλέπουμε πως και η δική της θεωρία θέτει το ζήτημα της απόφασης 

στην στιγμή της απαρχής όταν, σύμφωνα με την ρωμαϊκή αρχαιότητα, για να έρθει η 

νέα αρχή χρειάζεται κάποιος με αποφασιστικότητα και αυτό μπορεί να εκφραστεί 

μόνο στο πρόσωπο ενός νομοθέτη-δικτάτορα που ως αρχιτέκτονας της πολιτική 

λαξεύει με εργαλείο την βία για την δημιουργία του πολιτικού πεδίου. Όμως, 

διαπιστώνει πως η βία δεν παρουσιάζεται ως δημιουργικό εργαλείο, αλλά ως μέσο 

αφανισμού των πολιτών161. Με αυτόν τον τρόπο πάλι υπαναχωρεί στην θέση της, 

αφού στο έργο της η έννοια της απόφασης είναι σημαντική αλλά παρουσιάζεται με 

ηπιότερη μορφή, ενώ δεν φαίνεται έτοιμη να αντιμετωπίσει την πολιτική πράξη στην 

πλήρη της διάσταση μέσω της άρνησής της να δει τον θεμελιώδη χαρακτήρα της βίας 

στην πολιτική μέσα από τα διαφορετικά είδη της162.  

 

                                                             
157 Wellmer A., Η Ελευθερία στον Νεωτερικό Κόσμο-Για μια ερμηνευτική του δημοκρατικού πολιτισμού, 

ό. π., σελ. 175-176 
158 Βλ. Arendt H., Περί Βίας, ό. π., σελ. 112-113: λανθασμένα και εν μέσω σύγχυσης των εννοιών και 

ειδών της βίας  σύμφωνα με τον Benjamin αφού ορίζοντας την δύναμη ως τη «συνθήκη που κάνει μια 

ομάδα ανθρώπων να σκέπτεται και να πράττει με βάση την κατηγορία των μέσων και των σκοπών» είναι 

αυτό ακριβώς που δεν της επιτρέπει να οριστεί ως αυτοσκοπός και η σχέση που ο Benjamin επιζητεί 

να διαλύσει. 
159 Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 18 και 

Löwy M., Walter Benjamin: Προμήνυμα Κινδύνου-Ανάγνωση των Θέσεων «Για τη Φιλοσοφία της 

Ιστορίας»,ό. π., σελ. 156 
160 Schmitt C., Πολιτική Θεολογία-Τέσσερα κεφάλια γύρω από τη διδασκαλία περί κυριαρχίας, [Μτφ. 

Παναγιώτης Κονδύλης], Κουκίδα: Αθήνα, 2016, σελ. 56-57: «Η απόφαση ανεξαρτητοποιείται ακαριαία 

από την επιχειρηματολογική της θεμελίωση και λαμβάνει αυτοτελή αξία. […]η απόφαση είναι έτσι 

διαμορφωμένη, ώστε δεν είναι δυνατόν να υπάρξουν αποφάσεις που να συνιστούν απλές διακηρύξεις»  
161 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 280, 282 
162 Emden C., «Καρλ Σμιτ, Χάννα Άρεντ και τα Όρια του Φιλελευθερισμού», ό. π., σελ. 92, 122 

 



31 
 

γ) ευθύνη: η ηθική διάσταση της επανάστασης 

 

Όπως έχει ειπωθεί και στα παραπάνω, η θεϊκή βία μέσω τόσο της αυτό-άρνησής 

της όσο και του ότι αποτελεί έναν θεϊκά καθορισμένο θεσμό υπηρετώντας την 

δικαιοσύνη, χαρακτηρίζεται από μία ανώτερης ποιότητας ιδιότητα η οποία συνδέεται 

με την ευθύνη που συνεπάγεται η πράξη της επανάστασης και η ρήξη με την 

νεωτερικότητα163. Έτσι, μέσω του εκκοσμικευμένου μεσσιναισμού του, ο Benjamin 

βλέπει την θρησκεία εργαλειακά, οπότε οι θεϊκές εντολές παρουσιάζονται ως κανόνες 

για τον προσανατολισμό προς μία ηθική ζωή και όχι ως νόμοι για την καταδίκη όσων 

τις παραβιάζουν164. Η ευθύνη που συνεπάγεται αυτό το εγχείρημα τεκμαίρεται και 

από ο γεγονός ότι σε αντίθεση με τους σύγχρονους, απρόσωπους θεσμούς του 

νεοφιλελεύθερου καπιταλισμού που δεν προσανατολίζουν την ευθύνη στο ίδιο το 

άτομο αλλά κρύβονται πίσω από την ανωνυμία165, η θεϊκή βία που χρησιμοποιείται 

από την επανάσταση συνεπάγεται ότι εναπόκειται στην διακριτική ευχέρεια καθενός 

από τους συμμετέχοντες να αναλάβουν την ευθύνη για τα αποτελέσματα των 

πράξεών τους166. Εδώ λοιπόν βλέπουμε πως ο Benjamin δεν διαχωρίζει την κοινωνία, 

την οικονομία και την πολιτική, γιατί όλα λειτουργούν επικουρικά το ένα στο άλλο 

συνθέτοντας μία κοινή σφαίρα, σε αντίθεση με την Arendt  που θεωρεί ότι όταν το 

κοινωνικό και οικονομικό εμπλέκονται στην πολιτική την καθιστούν α-πολιτική, 

καθώς μεταφέρουν το αίτημα της ικανοποίησης των βιολογικών αναγκών το οποίο 

λειτουργεί αναχαιτιστικά για την επανάσταση167. Και επιπλέον σε αυτό, θεωρώντας 

πως όταν το κράτος εκπίπτει σε απλό μηχανισμό διοίκησης χάνει την πολιτική του 

διάσταση168, γίνεται σαφές ότι θέτει εκτός πολιτικής τις πρακτικές της διοίκησης, 

πράγμα που δεν της επιτρέπει να αναγνωρίσει την βία της διοίκησης (διοικητική 

(administrative) βία)169 που ενυπάρχει στην εξουσία και το κράτος. 

Η ηθική ανωτερότητα της καθαρής βίας σε σχέση με την μυθική αφορά και κάτι 

επιπλέον. Ο εκμηδενισμός που αυτή συνεπάγεται ως εξιλέωση από την βία της 

προόδου και την νεωτερική βίωση εντός του νόμου/δικαίου, την συνδέει με την 

ολοκληρωτική απαλλαγή από το καθεστώς της εξουσίας. Έτσι, αναλαμβάνοντας 

πλήρως την ευθύνη της πράξης της, δεν επιχειρεί να εγκαθιδρύσει έναν δικό της 

νόμο, αλλά μαζί με αυτόν εκμηδενίζεται και η ίδια ως κυρίαρχος (εξ’ ου και ο όρος 

της destituent power που χρησιμοποιεί ο Agamben) και η δυνατότητα ενεργοποίησης 

μίας κατάστασης εξαίρεσης εκ νέου για την διατήρηση του συνεχούς της εξουσίας. 

Συνεπώς, αυτή η μία για πάντα άσκηση της βίας ταυτίζεται και με το τέλος της σε 

όλες της μορφές της. Άρα, προσανατολιζόμενη στον σκοπό της εγκαθίδρυσης μίας 

ποιοτικά ανώτερης ζωής, μίας δίκαιης ζωής170, που θα ικανοποιείται η συμβίωση των 

                                                             
163 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., 250 [ελλην. εκδ.31] 
164 Ό. π. 
165 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 180 
166 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π. 
167 Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 123. Βλ. και Hobsbawm E., Επαναστάτες, [Μτφ. 

Μπουρλάκης Πάρις], Θεμέλιο: Αθήνα, 2008, σελ. 225 και 229 που ασκεί κριτική στην Arendt τόσο για 

την διάκριση μεταξύ ανάγκης και ελευθερίας όσο και για την μη αναγνώριση του πρωτίστως 

οικονομικού και όχι πολιτικού ρόλου των συμβουλίων. 
168 Ό. π., σελ. 370 
169 Benjamin W., “Critique of Violence”, ό. π., 252 [ελλην. εκδ. 34] 
170 Ό. π., σελ. 251 [ελλην. εκδ. 32] 



32 
 

ανθρώπων ελλείψει εξουσίας και δικαίου αλλά παρουσία μόνο δικαιοσύνης, η θεϊκή 

βία δεν θα μπορούσε να χαρακτηριστεί και να στιγματιστεί όπως η μυθική για τον 

καταστροφικό της χαρακτήρα, καθώς αναλαμβάνει την ευθύνη για κάτι ποιοτικά 

ανώτερο που αφορά όλους και καθορίζεται από την ηθική της αναγνώρισης της 

εκμηδένισης της ζωής και του θεϊκά οριζόμενου σκοπού. Κατά συνέπεια, όλα τα 

επιχειρήματα περί της τρομοκρατίας των «έξυπνων επαναστατών» που στο όνομα της 

ανωτερότητας της επανάστασης αμαυρώνουν τον σκοπό της με αιματοχυσία171 και 

της αυθαιρεσίας του δόγματος «όλα επιτρέπονται»172 δεν μπορούν να κάνουν την 

έξωθεν του νόμου βία να ταυτιστεί με την μυθική, καθώς η τελευταία δεν αντλεί από 

καμία ηθική αρχή ή ευθύνη. Μάλιστα, ο ίδιος ο Benjamin σπεύδει να ασκήσει κριτική 

στον «νηπιακό αναρχισμό» που εκδηλώνεται ως ξέφρενη αντίδραση καταστροφικής 

μανίας χωρίς να θέτει στον ορίζοντά του τον δίκαιο σκοπό της εγκαθίδρυσης μίας 

ζωής που διέπεται μόνο από την δικαιοσύνη. Όμως, η Arendt θεωρεί πως τόσο ο 

επαναστάτης όσο και ο εγκληματίας, που αναφέρει και ο Benjamin173, θέτοντας τον 

εαυτό τους εκτός νόμου, τίθεται και εκτός κοινωνίας, και, επομένως, σε όποια πράξη 

και αν προβαίνουν δεν μπορεί να χαρακτηριστεί ως πολιτική174. Άρα αυτός ο 

στιγματισμός γίνεται επί τούτου από τον νόμο/δίκαιο παρουσιάζοντας κάθε 

ανθρώπινη πράξη εκτός του ως μη νόμιμη και προσπαθώντας να τις εντάξει όλες 

εντός του, απαλλάσσοντάς τες από την εμμένεια στον εαυτό τους μέσω της 

νομιμοποίησής τους βάσει μίας εξωτερικής αρχής με την ένταξή τους στον μύθο, 

αποσκοπώντας στο να μην κάνει ορατή την ύπαρξη κάποιου είδους πράξης έξω από 

τα πλαίσια του175. Με αφορμή την έννοια της συγχώρεσης παραπάνω, βλέπουμε πως 

και η Arendt επιχειρεί να εισάγει μια έννοια ηθικής μέσω του μετριασμού του 

απρόβλεπτου χαρακτήρα των ανθρώπινων πράξεων που τα αποτελέσματά τους 

καθορίζονται από την τύχη, αλλά δεν θέτει επιτακτικά το ζήτημα της ευθύνης, αφού ο 

άνθρωπος δεν μπορεί να ασκήσει κανέναν έλεγχο επί των συνεπειών της πράξης του 

αλλά καθορίζεται και ο ίδιος από αυτές176. 

Η άρνηση του εαυτού ως κυρίαρχου φέρνει στο προσκήνιο, σύμφωνα με τον 

Ζαρταλούδη, την εγκατάσταση ενός νέου, οιονεί νόμου (nomos) που μας εισάγει 

στην αγκαμπενική έννοια της νέας ζωής/τρόπου ζωής (form-of-life)177. Πρόκειται για 

την κατάσταση εκείνη όπου δεν υφίσταται πλέον ο νόμος, άρα και οι διακρίσεις τις 

οποίες συνεπάγεται χωρίζοντας τους ανθρώπους σε εντός και εκτός των ορίων του με 

τους εκτός να αποτελούν την γυμνή ζωή (bare life), γι’ αυτό και χρησιμοποιείται στον 

ενικό αριθμό: είναι ένα και ενιαίο το πεδίο της πολιτικής. Έτσι, μένοντας ανενεργός ο 

νόμος, μένει ανενεργή και κάθε του λειτουργία. Αυτή η νέα ζωή αποκρυσταλλώνεται 

ως μία οντολογία της τροπικότητας: έχοντας ως αρχή τον δίκαιο σκοπό, 

συνενώνονται ο τρόπος (πώς) μαζί με την ουσία (ποιος;) της ύπαρξής μας οπότε 

                                                             
171 Ό. π. [ελλην. εκδ. 31] και Arendt H., Για την Επανάσταση, ό. π., σελ. 113 
172 Ό. π., σελ. 241 [ελλην. εκδ. 14-15] και Ό. π., σελ. 124, 214 
173 Ό. π., σελ. 239 [ελλην. εκδ. 10] 
174 Βλ. Arendt H., Περί Βίας, ό. π., Παράρτημα ΧΙ, σελ. 179 
175 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 177-

178 
176 Emden C., «Καρλ Σμιτ, Χάννα Άρεντ και τα Όρια του Φιλελευθερισμού», ό. π., σελ. 117 
177 Βλ. Murray A. and Whyte J., The Agamben Dictionary, Edinburgh University Press: Edinburgh, 

2011, σελ. 71-73 



33 
 

έχουμε μια γνήσια εμμένεια των πράξεών μας στον εαυτό μας178. Επομένως, όσο το 

άτομο ταυτίζεται με τις πράξεις του θα παραμένει κυρίαρχος του εαυτού του. Αλλά 

αν διαρραγεί αυτή η σχέση, τότε επαναεισάγεται η έννοια της κυριαρχίας του νόμου 

με το δίπολο εξουσιαστή-εξουσιαζόμενου, δηλαδή ο ένας θα διατάζει την επιτέλεση 

μίας πράξης και ο άλλος θα είναι υποχρεωμένος να την εκτελέσει υπακούοντας στον 

πρώτο ως ανώτερο179. Κατά συνέπεια, η καταστροφή της νεωτερικότητας θα πρέπει 

να συνδεθεί και με το αίτημα της καταστροφής του εαυτού και της ταυτότητάς μας, 

καθώς, όντας εμβαπτισμένος στην λογική του διατασσόμενου από τον νόμο εαυτού, 

καθίσταται λειτουργικός μόνο για την εκτέλεση εντολών180. Και από αυτή την έννοια 

λοιπόν βλέπουμε πόσο προβληματική είναι στην Arendt η προσπάθειά της να 

διακρίνει μεταξύ της πολιτικής και κοινωνικής σφαίρας επηρεασμένη από τον 

αριστοτελικό ρεπουμπλικανισμό, αφήνοντας εκτός πολιτικής τις κρίσιμες εκείνες 

διαστάσεις που ορίζουν το ποιόν της.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
178 Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” , ό. π., σελ. 182 
179 Ό. π., σελ. 183 
180 Ό. π., σελ. 184 



34 
 

Επίλογος 

 

Αποτιμώντας όλα τα παραπάνω, παρά το γεγονός ότι παραμένουν τα δύο κείμενα 

εμποτισμένα από τις ανησυχίες της εποχής συγγραφής τους, επανέρχονται με 

δυναμισμό στο σήμερα, σε μία περίοδο που αναμετριέται αφενός με την έξαρση της 

τρομοκρατίας, αφετέρου όμως αναζητά νέες εναλλακτικές στην πολιτική όταν ο 

νεοφιλελευθερισμός άρχισε να αμφισβητείται ως ο μονόδρομος για την ευημερία και 

την ειρήνη. Επομένως, παρά την αρχική παράβλεψη του κειμένου του Benjamin 

μέχρι και την εποχή του debate του ’60, αυτό (παρόλο που επιφύλασσε στο κείμενο 

σφοδρή κριτική) μαζί με την Arendt ανοίγουν τον δρόμο για νέες συζητήσεις και 

αναζητήσεις στον ακαδημαϊκό χώρο για τον ρόλο της βίας.  Και αυτό οφείλεται στο 

ότι «η αλήθεια ενός έργου αναδύεται στην κριτική μεταζωή του και είναι το παρόν […] 

“που πολώνει το γεγονός σε μία προ- και μετά-ιστορία”» οπότε «το “αληθινό 

περιεχόμενο”[...] πρόκειται να αντηχήσει καθώς εισάγει ένα “δυναμικό πεδίο” με το 

παρόν και πιθανότατα το μέλλον, ένα δυναμικό πεδίο στο οποίο αυτή η πόλωση γίνεται 

“συνεχώς καινούργια, ποτέ με τον ίδιο τρόπο”»181   

Γνωρίζουμε πλέον ότι η βία διαδραματίζει μείζων ρόλο στην πολιτική και κανείς 

δεν μπορεί να το αρνηθεί. Αν δεν συνέβαινε αυτό, δεν θα το επανέφερε στην 

συζήτησή της και η Arendt. Έτσι, με ποικίλες αντιφάσεις και μεταχειριζόμενη τα 

ιστορικά στοιχεία με τρόπο που να στηρίζουν το σχήμα της περί μη βίας με 

παράδειγμα την Αμερική182, προσπαθώντας να απομονώσει την βία εκτός πολιτικής, 

πολλές φορές καταλήγει να παραδέχεται τον καίριας σημασίας ρόλο της βίας, καθώς 

από την μία οι πράξεις ελευθερίας και η βία έχουν ίδια φύση ως αιτίες πρόκλησης 

απρόβλεπτων συνεπειών183, από την άλλη δεν υπάρχει καμία έννοια εξουσίας και 

πράξης στην πολιτική που να μην ταυτίζονται με την βία184. Μπορεί οι θέσεις των 

Arendt και Benjamin να είναι ουτοπικές και να έχουν υποστεί κριτική για αυτό185, 

αποτελεί αδιαμφισβήτητη αλήθεια παρόλα αυτά ότι μόνο με την συμβολή και πράξη 

των ίδιων των ανθρώπων, και πάντα χωρίς μιμήσεις των σκιών του παρελθόντος και 

έτοιμα προγράμματα αλλά βλέποντας τις δυνατότητες όπως αυτές τις καλεί το τώρα 

που χρειάζεται την απόφαση με την ευθύνη της ηθικής για ό, τι ακολουθεί, θα έρθει η 

ανατροπή και νέα αρχή όπως επισημαίνουν με κάθε τρόπο και οι δύο στοχαστές. 

Γιατί ο Μεσσίας δεν εμφανίζεται για να βοηθήσει στην διαδικασία, αλλά αφού η 

διαδικασία αυτή έχει ολοκληρωθεί προετοιμάζοντας το έδαφος για την έλευσή του186. 

                                                             
181 Moran B. and Salzani C., “Introduction : On the Actuality of ‘Critique of Violence’”, ό. π., σελ. 2 (η 

μετάφραση του αποσπάσματος είναι δική μου) 
182 Hobsbawm E., Επαναστάτες, ό. π., σελ. 224 
183 Emden C., «Καρλ Σμιτ, Χάννα Άρεντ και τα Όρια του Φιλελευθερισμού», ό. π., σελ. 116 και 

υποσημ. 86 
184 Ό. π., σελ. 115 
185 Hobsbawm E., Επαναστάτες, ό. π., σελ. 227, 230 και ό. π., σελ. 110 
186 Βλ. Benjamin W., “Theological-Political Fragment” στο στο  Bullock M. and Jennings M. (ed.), 
Selected Writings Volume 3,[Μτφ. Harcourt Brace Jovanovich], Harvard University Press: London, 

2006, σελ 305: «If one arrow points to the goal toward which the secular dynamic acts, and another 

marks the direction of messianic intensity, then certainly the quest of free humanity for happiness runs 

counter to the messianic direction. But just as a force, by virtue of the path it is moving along, can 

augment another force on the opposite path, so the secular order-because of its nature as secular-

promotes the coming of the Messianic Kingdom.». Βλ. και  Löwy M., Walter Benjamin: Προμήνυμα 

Κινδύνου-Ανάγνωση των Θέσεων «Για τη Φιλοσοφία της Ιστορίας»,ό. π., σελ. 23 



35 
 

Συνεπώς, όπως δηλώνει το κλασικό έργο ιστορικής κοινωνιολογίας του Charles Tilly 

που διακρίνει μεταξύ των επαναστατικών καταστάσεων και συνεπειών187, η 

επανάσταση δεν νοείται ως τέτοια παρά μόνο στο τέλος της, αφού έχει συμβεί, γιατί 

μόνο τότε μπορούμε να την αξιολογήσουμε ως προς το κατά πόσο πέτυχε τον στόχο 

της αλλαγής και της καινοτομίας. Έτσι και ο Tilly βλέπει πόσο απαραίτητη είναι η 

διάκριση μεταξύ ειδών βίας και επανάστασης καθώς «Λίγες μόνο επαναστατικές 

καταστάσεις έχουν επαναστατικές συνέπειες. Σε πολλές περιπτώσεις, οι προηγούμενοι 

κρατούντες την εξουσία επανέρχονται εις βάρος αυτών που την διεκδικούν»188. Γιατί 

«Μια μεγάλη επανάσταση εξ ορισμού συνεπάγεται αφενός ένα  βασικό διαμελισμό στο 

πολιτειακό καθεστώς (μια βαθιά επαναστατική κατάσταση) και αφετέρου μία ευρεία 

μεταβίβαση εξουσίας (μια ουσιαστική επαναστατική συνέπεια)»189. Ακόμα κι αν, όμως, 

το εγχείρημα του Benjamin παραμείνει μία ουτοπία μη φτάνοντας πλήρως τον αρχικό 

του στόχο, τουλάχιστον, σε αντίθεση με την ουτοπία της Arendt, μας απαλλάσσει από 

την μονολιθική αντίληψη του νόμου, οπότε ικανοποιεί την εκπεφρασμένη στον 

Scholem επιθυμία του να πει τα βασικά γύρω από την βία190. Διότι το πρώτο στάδιο 

για την άσκηση κριτικής σε αυτή είναι η κατανόησή της βλέποντας την γενεαλογία 

της, την φιλοσοφία της ιστορίας της. Επομένως, πρωτίστως η μελέτη του δικαίου θα 

χαράξει τον δρόμο για την ρήξη με αυτό, ανασύροντας τις κρυμμένες δυνατότητες 

που βρίσκονται εκτός του, γιατί μόνο με «το πρόσωπο στραμμένο στο παρελθόν» όπως 

και ο Angelus Novus του Paul Klee191 μπορούμε να δούμε τις δυνατότητες του 

μέλλοντος. Άλλωστε, το μήνυμα και των δύο παραμένει κοινό: επιθυμούν έναν χώρο 

πολιτικής χωρίς βία, η Arendt με το σχήμα περί μη βίας και ο Benjamin με το αίτημα 

του Entsetzung des Rechts,, της αποβολής του νόμου, να μείνει η βία εκτός του νόμου 

μέσω μιας βίας που θα μείνει η ίδια εκτός δικαιοσύνης. Για το πού θα οδηγήσουν 

όμως αυτά, αλλά και το κατά πόσο είναι εφικτά, μένει να αποφανθεί μόνο το μέλλον 

καθώς και η συνέχιση της μελέτης για την φύση της βίας, της εξουσίας και του νόμου 

για τον τρόπο που μας έχει κληρονομηθεί από το παρελθόν και το πώς έχει φτάσει να 

λειτουργεί στο σήμερα. 

 

 

 

 

 

 

                                                             
187 Tilly C., Οι Ευρωπαϊκές Επαναστάσεις , 1492-1992, [Μτφ. Θεολόγου Κώστας], Ελληνικά 
Γράμματα: Αθήνα, 1998, σελ. 38-50 
188 Ό. π., σελ. 47 
189 Ό. π., σελ. 48 
190 Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, ό. π., σελ. 29 
191 Benjamin W., “On the Concert of History”, ό. π., Θέση ΙΧ, σελ. 392 και Löwy M., Walter 

Benjamin: Προμήνυμα Κινδύνου-Ανάγνωση των Θέσεων «Για τη Φιλοσοφία της Ιστορίας»,ό. π., σελ. 

111 



36 
 

Βιβλιογραφία 

 

Arendt H., Για την Επανάσταση, [Μτφ. Αγγελική Στουπάκη], Αλεξάνδρεια: Αθήνα, 

2006 

Arendt H., Η Ανθρώπινη Κατάσταση, [Μτφ. Ροζάνης Σ., Λυκιαρδόπουλος Γ.], Γνώση: 

Αθήνα, 1986 

Arendt H., Περί Βίας, [Μτφ. -Εισαγ. Βάνα Νικολαϊδου-Κυριανίδου], Αλεξάνδρεια: 

Αθήνα, 2000 

Benjamin W., Για μια Κριτική της Βίας, [Μτφ. Λεωνίδας Μαρσιανός], Ελευθεριακή 

Κουλτούρα: Αθήνα, 2014 

Benjamin W., “Critique of Violence” στο  Bullock M. and Jennings M. (ed.), Selected 

Writings Volume 1,[Μτφ. Harcourt Brace Jovanovich], Harvard University Press: 

London, 2002 

Benjamin W., “On the Concert of History” στο Bullock M. and Jennings M. (ed.), 

Selected Writings Volume 4,[Μτφ. Harcourt Brace Jovanovich], Harvard University 

Press: London, 2003 

Benjamin W., “Theological-Political Fragment” στο στο  Bullock M. and Jennings M. 

(ed.), Selected Writings Volume 3,[Μτφ. Harcourt Brace Jovanovich], Harvard 

University Press: London, 2006 

Brunkhorst H., “Power and the Rule of Law in Arendt’s Thought” στο Goldoni M. 

and McCorkindale C.(ed.), Hannah Arendt and the Law, Hart Publishing: Oxford, 

2012 

Emden C., «Καρλ Σμιτ, Χάννα Άρεντ και τα Όρια του Φιλελευθερισμού» στο Straus. 

L, Arditi B., Emden C., Τα Όρια του Φιλελευθερισμού, [Μτφ. Μερτίκας Γ., 

Λυκιαρδόπουλος Γ.], Ύψιλον: Αθήνα, 2014 

Fanon F., The Wretched of the Earth, Grove Press: New York, 1963 

Hanssen B., Critique of Violence: Between Poststructuralism and Critical Theory, 

Routledge: London and New York, 2000 

Hobsbawm E., Επαναστάτες, [Μτφ. Μπουρλάκης Πάρις], Θεμέλιο: Αθήνα, 2008 

Ιακώβου Β., «Η έννοια της συγχώρησης στη H. Arendt», Σύγχρονα Θέματα, τευχ. 

103, Οκτώβριος-Δεκέμβριος 2008, σελ. 67-72 

Löwy M., Walter Benjamin: Προμήνυμα Κινδύνου-Ανάγνωση των Θέσεων «Για τη 

Φιλοσοφία της Ιστορίας», [Μτφ. Πεσσάχ Ρεβέκα], Πλέθρον: Αθήνα, 2004 

Moran B. and Salzani C., “Introduction : On the Actuality of ‘Critique of Violence’” 

στο Moran Β. and Salzani C. (ed.), Towards the Critique of Violence, Bloomsbury: 

London, 2015 

Murray A. and Whyte J., The Agamben Dictionary, Edinburgh University Press: 

Edinburgh, 2011 



37 
 

Owens P.,  Between War and Politics: International Relations and the Thought 

of Hannah Arendt, Oxford University Press: Oxford, 2007 

Schmitt C., Πολιτική Θεολογία-Τέσσερα κεφάλια γύρω από τη διδασκαλία περί 

κυριαρχίας, [Μτφ. Παναγιώτης Κονδύλης], Κουκίδα: Αθήνα, 2016 

Tilly C., Οι Ευρωπαϊκές Επαναστάσεις , 1492-1992, [Μτφ. Θεολόγου Κώστας], 

Ελληνικά Γράμματα: Αθήνα, 1998 

Wellmer A., Η Ελευθερία στον Νεωτερικό Κόσμο-Για μια ερμηνευτική του 

δημοκρατικού πολιτισμού, [Μτφ. – Εισαγ. Καβουλάκος Κωνσταντίνος], Αλεξάνδρεια: 

Αθήνα, 2001 

Zartaloudis T., “Violence Without Law? On Pure Violence as Destituent Power” στο 

Moran Β. and Salzani C. (ed.), Towards the Critique of Violence, Bloomsbury: 

London, 2015 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

  

 

  

  

 

 

 

 

 

 


	Εισαγωγή
	Προλεγόμενα για τα βασικά έργα

	Κεφάλαιο 1 Η βία σε συνθήκες νομιμοποίησης: η μυθική βία του Benjamin και η εργαλειακότητα της βίας της Arendt
	α) η λειτουργία της βίας εντός του νόμου: η μυθική βία
	β) η εργαλειακή (instrumental) λειτουργία της βίας στην Arendt

	Κεφάλαιο 2 Η βία σε συνθήκες από-νομιμοποίησης: η περίπτωση της επανάστασης μέσα από την θεϊκή βία του Benjamin και την έννοια της δύναμης στην Arendt
	Κεφάλαιο 3 Για το νέο που έρχεται ως δυνατότητα: η ρήξη με το παρελθόν, η αυθεντία, η σημασία της απόφασης και οι ηθικές συνεπαγωγές της ευθύνης
	α) η έννοια της αυθεντίας
	β) το αίτημα μιας νέας αρχής και η σημασία της απόφασης
	γ) ευθύνη: η ηθική διάσταση της επανάστασης

	Επίλογος
	Βιβλιογραφία

